PSYCHOLOGTIE

Viktor E. Frankl

Logotherapie und
Eszanalyse

ey

Texte aus sechs Jahrzehnten

BELIZ



Uber dieses Buch:

Die von Viktor E. Frankl entwickelte Logotherapie ist ein eigenstindiges psycho-
therapeutisches Verfahren und betont die Auseinandersetzung des Menschen mit
der Frage nach dem Sinn seines Daseins. Ziel dieser Methode ist die Begleitung
der Klienten beim Auffinden konkreter Sinnméglichkeiten, also Hilfe bei Neu-
orientierung und Riickgewinn des Vertrauens in die Sinnhaftigkeit des eigenen
Lebens und die Wiirde der eigenen Person.

Ein halbes Jahrhundert Forschungsarbeit zeigt den Briickenschlag, den Viktor
Frankl zwischen Psychiatrie, Philosophie und Psychologie vollzogen hat. Die vom
Autor personlich ausgewihlten 13 Artikel und Vortrage umspannen einen Zeit-
raum von sechs Jahrzehnten.

Zur geistigen Problematik der Psychotherapie
Seelenirztliche Selbstbestimmung

Philosophie und Psychotherapie

Zur medikamentdsen Unterstiitzung der
Psychotherapie bei Neurosen

Grundrifl der Existenzanalyse und Logotherapie
Psychologie und Psychiatrie des Konzentrationslagers
Rudolf Allers als Philosoph und Psychiater
Psychologisierung — oder Humanisierung der Medizin?
Die Begegnung der Individualpsychologie mit der Logotherapie
Hunger nach Brot — und Hunger nach Sinn

Der Mensch auf der Suche nach einem letzten Sinn
Bemerkungen zur Pathologie des Zeitgeists

Anhang: In memoriam 1938

Der Autor:

Viktor E. Frankl (1905-1997), Begriinder der Logotherapie, war Professor fiir
Neurologie und Psychiatrie an der Universitit Wien. Er gehorte 25 Jahre dem
Vorstand der Wiener Neurologischen Poliklinik an und hatte Professuren in den
USA inne. Weltweit bekannt wurde er mit seinem Bestseller »Man’s Search of
Meaningx« (... trotzdem Ja zum Leben sagen — Ein Psychologe erlebt das Konzen-
trationslager).



Viktor E. Frankl

Logotherapie und
Existenzanalyse

Texte aus sechs Jahrzehnten

BELTZ



Besuchen Sie uns im Internet:
www.beltz.de

Das Werk und seine Teile sind urheberrechtlich geschiitzt. Jede Nutzung in anderen als
den gesetzlich zugelassenen Fillen bedarf der vorherigen schriftlichen Einwilligung des
Verlages. Hinweis zu § 52a UrhG: Weder das Werk noch seine Teile diirfen ohne eine solche
Einwilligung eingescannt und in ein Netzwerk eingestellt werden. Dies gilt auch fiir Intranets
von Schulen und sonstigen Bildungseinrichtungen.

Der Abdruck des Textes »Die Begegnung der Individualpsychologie mit der Logotherapie«
erfolgt mit freundlicher Genehmigung des Ernst Reinhardt Verlages.

2002 Beltz Verlag, Weinheim und Basel

3. Auflage 2010
©1998 Beltz Psychologie Weinheim und Basel
Umschlaggestaltung: Federico Luci, Odenthal,

unter Verwendung einer Fotografie von Alfred Eisenstadt

E-Book

ISBN 978-3-407-22257-7



In memoriam Otto Potzl*

*1928-1945 Vorstand der Neurologisch-psychiatrischen
Universitatsklinik Wien






Inhalt

Einfiihrung zur 1. Auflage von Giselher Guttmann . . . . . . . 9
1 Zur geistigen Problematik der Psychotherapie . . . . . . . 15
2 Seelenirztliche Selbstbesinnung . . . . .. ... ... ... 31
3 Philosophie und Psychotherapie . . . . ... ... ..... 37
4 Zur medikamentdsen Unterstiitzung der Psychotherapie bei

Neurosen. . . . . ... ...t 47
5  GrundriB der Existenzanalyse und Logotherapie . . . . . . 57
6 Psychologie und Psychiatrie des Konzentrationslagers . . 185
7 Rudolf Allers als Philosoph und Psychiater. . . . ... .. 217
8 Psychologisierung — oder Humanisierung der Medizin?. . 227
9 Die Begegnung der Individualpsychologie mit der

Logotherapie . . ....................... 245

10 Hunger nach Brot — und Hunger nach Sinn . . . . . . . .. 259
11 Der Mensch auf der Suche nach einem letzten Sinn . . . . 265
12 Bemerkungen zur Pathologie des Zeitgeistes . . . . . . . . 285
Anhang: Inmemoriam 1938 . . . . . .. ... .. L. 297
Quellennachweis . . . . ... ................... 301
Weitere Werke von ViktorE. Frankl . . . . . ... ... .. .. 302
UberdenAutor . . . . ............... ... .. 304
Namensregister . . . . . ... ... ... ... ... ... ... 314

Sachregister . . . . . .. ... ... ... ... . ... 317






Einfiihrung zur ersten Auflage

von Giselher Guttmann

Am 14. Mai 1986 hat die Universitit Wien Prof. DDr. Viktor Frankl
die Ehrendoktorwiirde der Naturwissenschaften verliehen. Es war das
zwolfte Ehrendoktorat! Frankls und fiir mich als den Laudator dieser
Feier ein AnlaB, zuriickzublicken auf Lebenswerk und Leben eines
Mannes, den ich selbst als junger Student vor mehr als 30 Jahren ken-
nenlernen durfte.

Die Laudatio zu halten war keine schwierige Aufgabe: Einen Mann
zu rithmen, von dem seit 1946 nicht weniger als 27 Biicher in 20
Sprachen? erschienen sind (unter anderem eine siebenbindige Ausga-
be seines Gesamtwerks in japanischer Sprache!), ist nicht schwer. Die
Verdienste des Verfassers von Man's Search for Meaning aufzuwei-
sen, eines Werkes, das weltweit bis heute nicht weniger als 149 Auf-
lagen erlebte, einen Wissenschaftler zu wiirdigen, bei dem man, um
nicht in Zeitnot zu geraten, als Laudator die Ehrungen und Auszeich-
nungen nur exemplarisch wiedergeben kann, sollte eine einfache Auf-
gabe darstellen — géiibe es da nicht ein anderes Problem: aus der iiber-
groBen Fiille seiner Werke auszuwihlen, was fiir ihn, seine Thesen
und seine Entwicklung entscheidend war.

Ich muBte damals im stillen Alleingang meine Entscheidung treffen
und wurde von Viktor Frankl selbst in meiner Auswahl bestitigt. Als
nun die Bitte"an mich gerichtet wurde, zu einem Werk einleitende
Gedanken zu formulieren, das ,,Texte aus fiinf Jahrzehnten* zusam-
menfassen will, war meine Neugier nicht gering, wie diese Selektion
wohl aussehen mochte. War mir doch nur allzugut in Erinnerung
geblieben, daB seine erste Publikation bereits im Jahre 1924 erschie-
nen war — ein Datum, bei dem man stutzt, wenn man das Geburtsjahr
1905 bedenkt: Der erst Neunzehnjahrige hatte in der Internationalen

Inzwischen sind ihm 27 Ehrendoktorate verlichen worden. (Anmerkung des Lekto-
rats)

Derzeit sind es 30 Biicher bzw. Ubersetzungen in 23 Sprachen. (Anmerkung des
Lektorats)



Zeitschrift fiir Psychoanalyse einen Beitrag zur Entstehung mimischer
Bejahung und Verneinung publiziert, dem eine langjahrige Korre-
spondenz mit Freud vorausgegangen war, die der Mittelschiiler
Frankl gefiihrt hatte. Bereits zwei Jahre spiter hielt er dann als junger
Medizinstudent auf dem Internationalen KongreB fiir Individualpsy-
chologie ein Grundsatzreferat.

Schon damals begegnen wir der wesentlichsten Eigenheit Viktor
Frankls: dem unbeugsamen Willen, einen eigenen Weg einzuschla-
gen. Und wer so entscheidet, hat es schwer, von bestehenden Institu-
tionen akzeptiert zu werden. Die bereits im genannten Grundsatzrefe-
rat angedeuteten Abweichungen von den orthodoxen Schulmeinun-
gen der Individualpsychologie wurden gravierender und fiihrten
schlieBlich zum Bruch mit Adler, auf dessen ausdriicklichen Wunsch
Frankl 1927 von der Gesellschaft der Individualpsychologen ausge-
schlossen wurde.

Der Beitrag Die Begenung der Individualpsychologie mit der Logo-
therapie gibt einen versohnlichen Riickblick auf diese Entwicklungs-
phase, die fiir Frankl einen notwendigen Schritt auf seinem eigenen
Weg darstelite. Thm war offenbar bereits damals klar, daB8 sich die
Psychoananalyse das Ziel setzt, den Menschen an die Wirklichkeit
anzupassen, wihrend die Individualpsychologie auf eine Gestaltung
dieser Wirklichkeit abzielt — eine Stufenfolge, in der schon dem jun-
gen Frankl die nichste, letzte und entscheidende Position zu fehlen
schien. Sie wird im Beitrag Zur geistigen Problematik der Psychothe-
rapie dargelegt:

Der wesentliche Schritt iiber Anpassung und Gestaltung hinaus ist
das Ubernehmen von Verantwortung: Ich sein heiBt verantwortlich
sein. Und so ist als hochste Ebene die der Sinnfindung zu postulieren,
das Auffinden jener Werte, die der einzelne in seinem konkreten
Lebensschicksal verwirklichen kann. Und schon in dieser 1938 ver-
faBten Arbeit stellt Frankl klar, daB hier nicht wir, sondern vielmehr
der Kranke selbst zu entscheiden hat. Zu entscheiden, vor wem er sich
verantwortlich fiihlt (sei es vor Gott, sei es vor seinem Gewissen) und
wofiir er sich verantwortlich fiihlt, also welchen Sinn er in seinem
Leben findet.

In diesen friihen Schriften der ausklingenden dreiBiger Jahre stellt
Viktor Frankl bereits das Problem der scheinbaren Sinnlosigkeit der
Existenz in den Mittelpunkt seiner Uberlegungen und fordert den

10



bemerkenswerten Therapieschritt des weltanschaulich gefiihrten Ge-
sprdchs.

Dabei wird eine gefahrliche Klippe erkannt und umgangen: DaB
nédmlich nicht ein bestimmter Standpunkt angeboten oder gar oktroy-
iert werden darf, sondern vielmehr die kompromiBlos unmissionari-
sche Haltung ein Zentraldogma der seelenirztlichen Tatigkeit zu sein
hat. Klar und verbindlich spricht Frankl dies in Seelendrztliche
Selbstbesinnung aus: »Welche Weltanschauung jemand wihlt, bleibe
unbeeinflut. Entscheidend ist, daff er Weltanschauung besitzt.«

Diese tolerante Haltung macht nicht einmal vor der religidsen
Sphire halt: In der Oskar-Pfister-Lecture Man's Search for Ultimate
Meaning! wird die Briicke zur Religion mit allen Konsequenzen fiir
die seelenidrztliche Titigkeit geschlagen. Doch Frankls Auffassung
des Begriffes »Religion« ist so weit, dal Agnostizismus und selbst
Atheismus mit eingeschlossen werden kénnen.

In seiner Autobiographie schildert Viktor Frankl, wie er im Alter
von etwa vier Jahren mit der Erkenntnis aus dem Schlaf aufschreckte,
auch er werde eines Tages sterben miissen. War es dieser friihe
Impuls, der ihn die Zentralfrage so klar formulieren lieB: Wie sich der
Sinn des Lebens mit der Verginglichkeit in Einklang bringen 148t?
Schon als Mittelschiiler setzte sich Frankl, unter anderem von Gustav
Theodor Fechner angeregt, mit Ideen auseinander, die er spéter mit
Martin Heidegger diskutieren sollte. Und so ist fiir ihn von Anfang an
der weltanschauliche Bereich in die nervenirztliche Tétigkeit inte-
griert:

In Philosophie und Psychotherapie wird die unmiBverstindliche
Forderung erhoben, daB der Nervenarzt nicht »vorbeibehandeln« darf
an weltanschaulichen Entscheidungen und personlichen Werten des
Patienten. Neurosen entstehen durch ganz bestimmte weltanschauli-
che Positionen bzw. werden durch sie aufrecherhalten. Und wohl
nicht zufillig greift Frankl in seinem Beitrag Rudolf Allers als Philo-
soph und Psychiater ein wortliches Zitat seines Physiologielehrers
auf: »Ich habe noch keinen Fall von Neurose gesehen, bei dem sich
nicht als letztes Problem und als letzter Konflikt eine, wenn man es so
nennen will, ungeldste metaphysische Frage enthiillt hitte ...«

1 In der zweiten Auflage erscheint dieser Vortrag unter dem deutschen Titel
,.Der Mensch auf der Suche nach einem letzten Sinn« (S. 265ff).

11



Als wollte das Schicksal Frankl an seinen eigenen Thesen messen,
erfahrt dieser zielstrebige und erfolgreiche Weg einen jihen Bruch: Er
wird aus der Arbeit als Primarius am Rothschild-Spital gerissen und
in mehrere Konzentrationslager gebracht (unter anderem nach Ausch-
witz). Was ist iiber diese Jahre zu sagen, in denen er in den Konzen-
trationslagern seine erste Frau verlor, seinen Vater, seine Mutter, sei-
nen Bruder? Vollig unpathetisch spricht Frankl selbst von einem
groBen experimentum crucis fiir seine damals schon klar ausformu-
lierten Vorstellungen iiber Sinnfindung: »Uberleben kann nur durch
eine Orientierung auf die Zukunft erfolgen, auf einen Sinn, dessen
Erfiillung in der Zukunft wartet.«

Mutet es nicht wie eine kiirzelhafte Illustration des Schicksals an,
daB das Manuskript der Arztlichen Seelsorge verlorengegangen war
und der Wunsch nach seiner Rekonstruktion einer der entscheidenden
Impulse zum Uberleben von Viktor Frankl wurde? In Psychologie
und Psychiatrie des Konzentrationslagers stellt Frankl in affektlos-
sezierender Form die Grenzsituation einer permanent provisorischen
Existenz und der andauernden UngewiBheit des Endes dar. Er hatte
jedoch nicht nur die Kraft zu iiberleben, sondern auch nach seiner
Riickkehr aus dem KZ die Stirke, mit ruhiger Besonnenheit seinen
Maximen treu zu bleiben. Mit Entschiedenheit tritt er gegen den
Gedanken einer Kollektivschuld auf und schreibt 1947 in Die Exi-
stenzanalyse und die Probleme der Zeit: »Sofern es kollektive Ver-
antwortung gibt, kann sie nur eine planetarische sein. Die eine Hand
soll sich nichts darauf einbilden, dal nicht sie es ist, sondern die
andere, die von einem Geschwiir befallen wurde; denn immer ist es
der ganze Organismus, der erkrankt ist.«

Seine differenzierte, von einer positiven Grundeinstellung getra-
gene Haltung — etwas durch Liebe zur Existenz zu bringen— verdich-
tet Viktor Frankl 1947 in Zeit und Verantwortung, indem er dem Des-
cartes’schen Cogito ergo sum ein Amo ergo est gegeniiberstellt.

Der Briickenschlag zwischen Philosophie und Psychotherapie — von
Frankl in seiner Lehre wie auch in seinem Leben realisiert — darf frei-
lich nicht eine weitere entscheidende Komponente vergessen lassen:
seine naturwissenschaftlich-experimentelle Begeisterung. In seiner
autobiographischen Skizze berichtet er, dal er bereits im Alter von
drei Jahren den Wunsch duBlerte, Arzt zu werden, und auch einige
Ideen zur Erprobung von Medikamenten vorstellen konnte (die aller-

12



dings den gegenwirtigen Standards nicht ganz entsprechen diirften).

Die Experimentalpsychologie fesselte Frankl jedenfalls so sehr, da8
er 1949 in Wien mit dem Hauptfach Psychologie promovierte. Der
Hauptgedanke, dal neben der noetischen und der psychologischen
Ebene der biologische Bereich nicht iibersehen werden darf, ist wohl
auch dafiir verantwortlich, daB er bereits 1939 die Arbeit Zur medika-
mentosen Unterstiitzung der Psychotherapie bei Neurosen vorlegte.
Und so wird es wohl nur den AuBenstehenden wundern, da Poldin-
ger in seinem Kompendium der Psychopharmakotherapie Frankl als
einen der ersten zitiert, die giinstige Behandlungserfolge bei dngst-
lich-gespannten Depressionen mit Glyzerinestern berichten konnten,
und ihn unter die Pioniere der Tanquilizerforschung einreiht.

Freilich wird auch hier das »Werkzeug« Medikament nicht isoliert
gesehen. Es hat vielmehr nach Frankls Uberzeugung den Stellenwert
eines Dopings »in einem Kampfe, zu dem der Kranke die Waffe aus
der Hand des Psychotherapeuten schon vorher erhalten haben muB«.
Dieser 1939 niedergeschriebene Satz scheint heute wichtiger denn je
— in einer Zeit, die von der Uberzeugung geprigt ist, daB es fiir und
gegen alles eine Pille gibt und geben mu8.

Viktor Frankls Aufgeschlossenheit gegeniiber der Experimentalpsy-
chologie war aber auch Triebfeder dafiir, da8 bereits 1972 die erste
empirische Arbeit (Logotherapie als Personlichkeitstheorie von Eli-
sabeth Lukas) bei mir als Dissertation eingereicht wurde. Thr folgte
eine lange Reihe von Arbeiten, in denen einzelne Thesen und Gedan-
ken der Forschungsrichtung Existenzanalyse bzw. der psychothera-
peutischen Behandlungsmethode Logotherapie untersucht wurden.

Gerade hierbei darf allerdings ein Kerngedanke von Frankls
Lebenswerk nicht iibersehen werden: Im Versuch, dem Kranken zu
helfen, darf man der weltanschaulichen Auseinandersetzung nicht
ausweichen. Techniken wie das Ignorieren der Symptome, die Dere-
flexion oder gar ihr Ironisieren, die paradoxe Intention mégen uns in
viel spiter entstandenen verhaltenstherapeutischen Ansétzen begeg-
nen. Sie jedoch als isolierte Werkzeuge einzusetzen muf8 notwendi-
gerweise zu derselben Enttiuschung fiihren wie eine Uberbewertung
der medikamentdsen Unterstiitzung der Therapie.

Der hier vorgelegte Querschnitt durch ein halbes Jahrhundert For-
schungsarbeit zeigt den wunderbaren Briickenschlag, den Viktor
Frankl zwischen Psychiatrie, Philosophie und Psychologie vollzogen

13



hat. Wir wiirden sein Anliegen miBverstehen, wollten wir es dabei
bewenden lassen, diesen Briickenschlag zu bewundern, und nicht zu
erkennen, daB Frankl damit gleichzeitig die untrennbare Einheit die-
ser drei Bereiche fordert. Psychotherapeutisches Bemiihen ohne Ein-
beziehung der philosophisch-weltanschaulichen Dimension muf
fruchtlos bleiben. Die vorliegenden Arbeiten werden helfen, diese
Forderung aus ihrer Entstehungsgeschichte zu verstehen und damit
ernst zu nehmen. Es sei mir erlaubt, bei Frankls eigenen Formulierun-
gen eine Anleihe zu nehmen, wenn ich die Hoffnung ausspreche, daf
dieser Band erkennen 148t: Der Sinn des Lebens von Viktor Frankl
mag darin gelegen sein, anderen zu helfen, in ihrem Leben einen Sinn
zu sehen!

Giselher Guttmann, geboren 1934 in Wien, ist Professor fiir allgemeine und experi-
mentelle Psychologie an der Universitit Wien.

14



1 Zur geistigen Problematik der
Psychotherapie

[1938]

Sobald wir darangehen, die geistige Problematik der Psycho-
therapie aufzuzeigen, empfiehlt es sich fiirs erste einmal, die ge-
genwirtigen psychotherapeutischen Stromungen in wissen-
schaftshistorischem Aspekt daraufhin zu untersuchen, welche
geistesgeschichtlichen Entwicklungstendenzen zu beobachten
seien. Hier finden wir nun als groB3e historische Reprdsentanten
die Systeme der Psychoanalyse und der Individualpsychologie
vor. Fragen wir uns aber, was denn den wesentlichen Befund in
bezug auf das neurotische Geschehen vom Standpunkt der ge-
nannten Lehrmeinungen ausmache, so konnen wir folgendes
feststellen: Fiir den Psychoanalytiker besteht das wesentliche
Moment bei der Entstehung neurotischer Symptome in der Ver-
dringung, im Unbewufltmachen gewisser BewuBtseinsinhalte;
das therapeutische Prinzip im Rahmen der Psychoanalyse ist
demgemil wesentlich ein BewuBtwerdenlassen im Sinne der
Aufhebung von Verdringungen. Kennzeichnend fiir diesen
Grundzug der psychoanalytischen Behandlungsmethode mag
wohl der Ausspruch von Sigmund Freud sein, daf3 dort, wo Es
ist, Ich werden soll - eine Tat, die er mit der Trockenlegung der
Zuidersee vergleicht. Demgegeniiber sehen wir bei der indivi-
dualpsychologischen Behandlungsweise, dal3 hier das neuroti-
sche Symptom, ganz im Sinne des grundlegenden Adlerschen
Begriffes des Arrangements, als ein Versuch des Individuums ge-
deutet wird, Verantwortung abzuwélzen. Es wird also nach der
psychoanalytischen Auffassung im neurotischen Geschehen das
Ich als Bewuf3t-Sein irgendwie eingeschriankt, wahrend nach der
individualpsychologischen Lehre eine Minderung des Verant-
wortlich-Seins eintritt.

Eine allgemeine Besinnung auf die tiefsten Grundlagen
menschlicher Existenz ergibt nun folgende anthropologische

15



Formel: Ich-Sein heifit Bewuft-Sein und Verantwortlich-
Sein.!

Im Lichte dieser anthropologischen Grundformel zeigt es sich
also, daBl Psychoanalyse bzw. Individualpsychologie je eine
Seite der menschlichen Existenz in ihr Blickfeld riicken, um von
ihr aus zu einer Deutung des neurotischen Geschehens vorzu-
dringen. Das besagt aber auch gleichzeitig nicht weniger, als
daB beide Systeme nicht ganz zufillig geschaffen wurden, daf3
sie vielmehr mit wissenschaftstheoretischer GesetzmaBigkeit, ja
aus ontologischer Notwendigkeit heraus entstehen muflten und,
in diesem Aspekte, ihre Einseitigkeiten sowohl wie ihre Gegen-
satzlichkeit bloB wirkliche Ergdnzungen darstellen.

Aber nicht nur die von uns supponierten anthropologischen
Ausgangspunkte beider Lehren bilden eine wahrhafte Ergén-
zung zueinander, sondern auch der methodische Weg, auf dem
sie sich in ihrer Grundauffassung vom menschlichen Seelen-
leben bewegen. Beide Lehren machen sich ndmlich einer Ein-
schrankung der phinomenal gegebenen seelischen Wirklichkeit
schuldig, die Psychoanalyse in materialer Hinsicht, was den In-
halt seelischer Strebungen anlangt, indem sie als moglichen In-
halt in letzter Aufldsung immer nur Libidindses gelten lafBt.
Demgegeniiber schriankt die individualpsychologische Auffas-
sung das seelische Geschehen insofern in formaler Hinsicht ein,
als sie wohl Strebungen verschiedenen Inhalts anerkennt, soweit
aber neurotische Formen in Frage stehen, sie irgendwie als un-
echt hinstellt, als Mittel zum Zweck, im Sinne des angefiihrten
Arrangementbegriffes.’ Faktisch ist es natiirlich so, da} im allge-
mein-seelischen, aber auch im neurotischen Geschehen einer-
seits nicht nur libidindse, sondern auch andere Strebungen be-

! Diese beiden Komponenten haben natiirlich, wie jede geistige Funktion,
ihre biologische Fundierung, indem das BewuBt-Sein vom Evidenzgefiihl getra-
gen wird und anderseits das Verantwortlich-Sein auf die Instinktsicherheit des
Individuums angewiesen ist. Beide Funktionen scheinen im Falle des originédren
zwangsneurotischen Charakters in ihrer biologischen Schicht irgendwie erschiit-
tert und in den einzelnen zwangsneurotischen Symptomen kompensatorisch
iberbaut: finden wir doch, daBl der Zwangsneurotiker in seinem ganzen Leben
gerade an einem UbermaB an BewuBtheit und Verantwortlichkeitsgefiihl zu lei-
den hat.

2 Auf dem Ips. KongreB in Diisseldorf (1926) hat Verf. versucht, die Neu-
rose primir als Ausdruck und erst sekundir als Mittel darzustellen.

16



deutsam sind, wiahrend anderseits — im Gegensatze zur indivi-
dualpsychologischen Auffassung — neurotische Symptome nicht
nur Mittel zum Zweck, sondern auch (zumindest primér) unmit-
telbarer Ausdruck sind. Immerhin haben wir gesehen, wie auch
in dieser Beziehung Psychoanalyse und Individualpsychologie
in ihren einseitigen und zu Ubertreibungen fiihrenden psycholo-
gischen Grundpositionen letzten Endes nur zwei notwendige
Ergdnzungen darstellen.

Was nun schliellich, iiber den anthropologischen Ausgangs-
punkt und den methodischen Weg hinaus, das weltanschauliche
Ziel anlangt, das beiden Lehren in ihrer Praxis bewuBlt oder un-
bewulBt vorschwebt, jedenfalls aber implicite in ihnen enthalten
ist, konnen wir folgende Feststellungen machen: Die oberste
Maxime psychoanalytischen Handelns ist die Herstellung eines
Kompromisses zwischen den Anspriichen des UnbewuBten
einerseits und den Forderungen oder der Versagung der Reali-
tat anderseits, somit die Anpassung der Triebhaftigkeit an die
Wirklichkeit. Die Individualpsychologie hingegen hat die thera-
peutische Devise, iiber jedwede Anpassung des Individuums
hinausgehend zu einer mutigen Gestaltung der Wirklichkeit sei-
tens des Ichs zu gelangen. (Hier stoflen wir also beim Vergleich
beider Systeme erstmalig statt auf ergdnzendes Gegeniiberste-
hen auf eine fortschreitende Stufenfolge!) Fragen wir uns nun-
mehr, ob es denn nicht auler Anpassung und Gestaltung sozu-
sagen eine weitere Dimension gebe, in die der Mensch vorzu-
dringen hat, sofern wir ihn gesunden lassen wollen; oder fragen
wir uns, welche die letzte Kategorie sei, die wir noch mit einzu-
beziehen haben in unser Bild vom Menschen, wenn es seiner
seelisch-geistigen Wirklichkeit gerecht werden soll - dann ge-
langen wir zu der Ansicht, dal diese Kategorie die der Erfiillung
sein mag, der Sinnfindung. Dabei wire zu bemerken, daB3 Erfil-
lung des Menschen wesentlich iiber blofle Gestaltung seines Le-
bens hinausreicht, so zwar, dal3 Gestaltung jeweils eine exten-
sive, Erfilllung bzw. Sinnfindung jedoch gleichsam eine vekto-
rielle GroBle darstellen: Sinnfindung ist gerichtet, gerichtet ndm-
lich auf jene jeder einzelnen menschlichen Person vorbehaltene
oder, besser gesagt, aufgegebene Wertmoglichkeit, die es eben
zu erfilllen gilt; gerichtet auf jene Werte, die jeder einzelne

17



Mensch in der Einmaligkeit seiner Existenz und Einzigartigkeit
seines Schicksalsraumes zu verwirklichen hat. Ist somit Psycho-
analyse auf Vergangenheit und Kausalitét, Individualpsycholo-
gie aber auf Zukunft und Finalitit eingestellt, so rekurriert eine
Psychotherapie in diesem letzten Sinne wesentlich auf Zeitlos-
Uberzeitliches, eben auf ein Absolutes im Sinne objektiver Wert-
haftigkeit. Oder: Setzt die Individualpsychologie dem bloBen
Miissen der psychoanalytischen Auffassung das Wollen (»mu-
tige Gestaltung« sagten wir oben) entgegen, dann miissen wir
noch fragen: Wo bleibt jene dritte Kategorie des Sollens?
Wurde doch tatsidchlich in beiden Lehren der Komplex all jener
Strebungen vernachldssigt, den man unter Variation des be-
kannten individualpsychologischen Schlagwortes als »morali-
sches Geltungsstreben« bezeichnen konnte, im Sinne eines
durchaus echten, origindren Strebens nach moralischer Geltung.

Derartigen Rechtsanspriichen der Psychotherapie kommt be-
kanntlich Fritz Kiinkel entgegen, wenn er der bisherigen Seelen-
Heilkunde das Postulat einer Seelenheil-Kunde entgegensetzt.
Wobei wir uns jener Definition von Max Scheler erinnern, nach
der das Heil des Menschen in der Erfiillung seiner hochstmogli-
chen Werte gelegen ist. J. H. Schultz spricht einmal von »hdhe-
ren Existentialwertschichten« und sagt von ihnen: »Wer dort
beheimatet ist, kann leiden, ohne krank, ohne neurotisch zu
werden.« Wo ist jene therapeutisch interessierte Psychologie,
die diese »hoheren« Schichten menschlicher Existenz in ihren
AufriB3 einbezoge und in diesem Sinne und im Gegensatz zum
Worte von der » Tiefenpsychologie« den Namen » Hohenpsycho-
logie« verdiente? Wo ist, mit anderen Worten, jene Theorie vom
schlechthin seelischen und im besonderen vom neurotischen
Geschehen, die liber den Bereich des Psychischen hinauslan-
gend die gesamte menschliche Existenz, in all ihrer Tiefe und
Hohe, beriicksichtigte und demgemalB als Existenzanalyse be-
zeichnet werden konnte?

Solche Gedanken sind ja nicht neu; es wird aber darauf an-
kommen, mit methodischer Sauberkeit ihnen nachzugehen, um
in ihren praktischen Konsequenzen jene weltanschauliche Fair-
ne zu wahren, ohne die eine existenzanalytische Einstellung
zum Kranken nicht denkbar ist. — Jene Psychotherapeuten ha-

18



ben es selbstverstindlich leicht, die vermége ihrer Personal-
union in der psychotherapeutischen Praxis gleichzeitig Arzte
sein konnen und weltanschauliche Fiihrer, etwa ihr psycho-
therapeutisches Handeln bewuf}t in den Dienst ihrer religiésen
Uberzeugung oder ihrer politischen Wertung stellen. Gerade
daran wird aber die spezifische Gefahr ersichtlich, die jede be-
wult wertende Psychotherapie mit sich bringt, die Gefahr einer
Grenziiberschreitung rein drztlichen Handelns sowie des Ok-
trois der personlichen Weltanschauung des Arztes auf den
Kranken im Rahmen seiner Behandlung. Tatsdchlich haben
sich auch seit ldngerer Zeit immer wieder warnende Stimmen er-
hoben. Einer der fiihrenden Geister der deutschen Psychothera-
pie, der allzufriih verstorbene Hans Prinzhorn, stellte die Frage:
»Im Namen welcher Instanz ...« Will heilen, im Namen wel-
cher Instanz vermag der Psychotherapeut in seiner Praxis wer-
tend vorzugehen. v. Weizsdcker erinnert daran, dafl wir Psycho-
therapeuten »nicht Menschen bilden, sondern ermdglichen«
sollen. SchlieBlich warnt niemand Geringerer als Kretschmer
davor, daf3 der Arzt zum Priester werde.

Auf der anderen Seite jedoch treten uns immer dringlicher
die Forderungen entgegen, Weltanschauung und Wertungen be-
wuBt ins psychotherapeutische Handeln einzubeziehen. Spricht
doch Gauger direkt davon, dal3 »die Frage nach der Sinnge-
bung des menschlichen Daseins die Frage der Psychotherapie«
sei und bezeichnet »seelische Gesundheit« als »nichts anderes
als die richtige Antwort auf die Frage nach dem Sinn des Le-
bens«. Fiir J. H. Schultz »ist die Neurose recht eigentlich ein
Fall von sinnlosem Leben«. Und C. G. Jung kennzeichnet die
Neurose als »das Leiden der Seele, die ihren Sinn nicht gefun-
den hat«.

Wir sehen somit eindeutig und eindringlich, wie sehr eine
weltanschauliche und bewufBt wertende Stellungnahme in der
Psychotherapie nétig ist, und miissen uns anderseits fragen, ob
sie auch moglich sei, d. h. erlaubt vom Standpunkt jener weltan-
schaulichen FairneB3 und methodischen Sauberkeit, die wir oben
zur Voraussetzung machten. Gegeniiber dem Dilemma: Notwen-
digkeit einer Wertung und Unmdéglichkeit des Oktrois — gelangen
wir so in eine Problemlage, die sich in Anlehnung an die mu-

19



stergiiltige geschichtliche Formulierung Kants folgendermafien
ausdriicken 14Bt: Ist Psychotherapie als wertende Psychothera-
pie moglich? Und: Wie ist Psychotherapie als wertende Psycho-
therapie moglich? Was also in der gegenwirtigen kritischen Si-
tuation der Psychotherapie wesentlich not tut, sind, um weiter
mit Kant zu sprechen, sozusagen »Prolegomena zu einer Psy-
chotherapie, die als wertende Psychotherapie wird auftreten
kénnen«.

Aus dem geschilderten Dilemma hilft uns nun aber jene
schlichte und doch umfassende Besinnung auf den tiefsten Ge-
halt menschlichen Daseins, auf den phdnomenalen Urtatbe-
stand menschlicher Existenz, deren Ansatz wir ja bei der oben
skizzierten Grundlegung einer Existenzanalyse berithrt haben.
Gingen wir doch davon aus, daf3 das Verantwortlich-Sein neben
dem (selbstverstindlichen) BewuBt-Sein das menschliche Da-
Sein ausmache. Die Verantwortlichkeit der menschlichen Per-
son, betrachtet als anthropologischer Zentralbegriff, bedeutet
aber auch einen ethischen Grenzbegriff, d. h. einen Begriff, der
ethisch noch neutral ist. Wenn wir nimlich einen Menschen
sein Dasein zutiefst als Verantwortlichsein verstehen lassen,
wenn wir ihm somit seine Verantwortlichkeit als tragenden
Grund seiner Existenz bewuf3t machen, so beinhaltet das fiir ihn
schon eine unbedingte Verbindlichkeit zu wertender Stellung-
nahme, mit anderen Worten, der seiner Verantwortlichkeit be-
wuflt gewordene Mensch ist irgendwie gezwungen, aus eben die-
ser Verantwortlichkeit heraus schlechthin zu werten; wie er aber
wertet, welche Wertrangordnung er etwa aufstellen mag, das
entzieht sich bereits der irztlichen EinfluBnahme. Ja, wir wer-
den sogar fordern miissen, daB3 er gerade aus seiner bewuf3t ge-
wordenen Verantwortlichkeit heraus von sich aus, selbstindig
zu den seiner Individualitit geméBen (»wahlverwandten« [Wla-
dimir Eliasberg]) Werten und Wertskalen vordringe, wahrend
anderseits wir es uns versagen miissen, auf diese konkreten Stel-
lungnahmen bzw. auf die einzelnen Wertinhalte Ingerenz aus-
zuiben.'

' Diese Auffassungen lassen sich von vielen Seiten her durch dhnlich lau-

tende belegen. Karl Jaspers spricht etwa vom »Sein als entscheidendem Sein;
Pfeiffer, in seinem Biichlein iiber Martin Heidegger und Karl Jaspers, bezeich-

20



Sobald also nur einmal, im Rahmen eben jener geforderten
Existenzanalyse, der Kranke seiner wesenhaften Verantwort-
lichkeit durch den Psychotherapeuten sich bewuf3t geworden ist,
wird dieser, der Arzt, etwa die Losung folgender zwei Hauptfra-
gen dem Kranken selbst iiberlassen miissen: 1. Vor wem dieser
sich verantwortlich fiithle — z. B. ob vor dem eigenen Gewissen,
oder: vor Gott — und 2. wofiir er sich verantwortlich fiihle, d. h.,
welchen konkreten Werten er dienend sich zuwendet, in wel-
cher Richtung er den Sinn seines Lebens findet und welche Auf-
gaben ihn erfillen.

Die Losung dieser Fragen bleibt also auf jeden Fall dem
Kranken selbst vorbehalten. Und wenn er, wie so viele differen-
ziertere Personlichkeiten, sein Ringen um den Sinn seiner Exi-
stenz, mit der Frage nach dem Sinn des Lebens, uns offenbart,
so werden wir ihm vor allem bewuf3t machen miissen, dal} letzt-
lich nicht er der Fragende ist, sondern eigentlich der Befragte;
dafl es dem Urtatbestand der Verantwortlichkeit im Dasein
mehr entspriche, wenn er, statt stets nach dem Sinn des Lebens
zu fragen, sich selbst als Befragten erlebte, als Menschen, dem
das Leben seinerseits stindig Fragen stellt, als ein Wesen hin-
eingestellt mitten in eine Fiille von Aufgaben. Lehrt doch die
Psychologie, dafl Sinnentnahme auf einer hoheren Entwick-
lungsstufe steht als Sinngebung. Zur personlichen Fahigkeit je-
doch, dem eigenen Leben in seiner Einzigartigkeit und Einma-
ligkeit Sinn zu entnehmen, zur Féhigkeit der selbstdndigen
Sinnfindung also, haben wir Psychotherapeuten den Kranken
zu bringen.

All das, was wir bisher besprochen haben, macht sozusagen

net ausdriicklich die »Verantwortlichkeit als Letztes«. Im besonderen hinsicht-
lich der Psychotherapie definierte Rudolf Allers einmal (in einem Vortrag) die
Psychotherapie als »Erziehung zur Anerkennung der Verantwortlichkeit«. Und
Arthur Kronfeld, der sich des oben besprochenen Dilemmas wohl bewuft ist,
fordert, daB der Neurotiker »sich selbst gegeniiber erhéht verantwortlich«
werde. In bezug auf die angedeutete Grenzsetzung fiir die wertende Psychothe-
rapie verlangt J. H. Schultz, daB »der Kranke durch die Arbeit des Arztes ein
Mensch werde eigenen Wesens, eigener Welt, eigener Verantwortung«. Und
auch Meinertz wiinscht: ». .. nicht bestimmte Werte aufzeigen, bekehren; son-
dern helfen, zu seinen Werten, seiner Personlichkeit angemessenen Mdglichkei-
ten durchzustoBen«. Ganz klar formuliert Oswald Schwarz den Sachverhalt (in
einem privaten Schreiben): »Wir geben Haltungen und nie Inhalte.«

21



den allgemeinen Teil einer Existenzanalyse aus, der nunmehr
ergianzungsbediirftig ist durch deren speziellen Teil, unter dem
wir uns jene Technik vorstellen, die mit den vielfaltigsten Ein-
winden des Kranken fertig wird, und jene Dialektik, die die
Auflehnung des Menschen gegen die vermeintliche Biirde des
Verantwortlichseins, die Flucht vor seiner Freiheit aufhebt. Vor
allem wird es unter Umstinden notwendig sein, das Aufzeigen
der Verantwortlichkeit als eines Grundzuges menschlichen Da-
seins dem Verstindnis des schlichten Menschen nédherzubrin-
gen, in einer moglichst konkretisierenden Alltagssprache, die
sich in manchen Fillen nicht scheuen darf, sich geeigneter
Gleichnisse zu bedienen. Was hier und in weiterem folgt, ist
selbstredend Produkt personlicher Erfahrung in derartigen welt-
anschaulichen Diskussionen mit Kranken, es haftet alldem so-
nach nicht nur die Note des Praktischen, sondern, naturgemais,
auch der Charakter des Fragmentarischen und Subjektiven an,
wie eben aller persdnlichen Empirie.

Um also, wie gesagt, dem schlichten Menschen des Alltags
seine volle Verantwortlichkeit bewuf3t werden zu lassen, konnen
wir ihn etwa darauf verweisen, wie er mit seinem personlichen
Leid, aber auch mit seinen vielfachen Moglichkeiten, es zu be-
siegen, ganz vereinzelt dasteht; diesen Herrn X. Y. oder diese
Frau N. N. gibt es sozusagen im ganzen kosmischen Geschehen
nur ein einziges Mal; und wie er bzw. sie mit ihrem Leben fertig
wird, was diese Menschen tun oder auch unterlassen, das alles
ist unwiederholbar und endgiiltig. Diese Menschen stehen mit
ihrem Schicksal jeweils einzig da, niemand vermag es ihnen ab-
zunehmen, die Aufgabe, es zu erfiillen, ist einzigartig und exklu-
siv. Aus diesem BewuBtsein der spezifischen Aufgabe jedes ein-
zelnen folgt dann automatisch das Bewufltsein der Verantwor-
tung ihr gegeniiber, ja mitunter geradezu das Gefiihl einer ge-
wissen Mission. Nichts aber vermag einen Menschen im
Kampfe gegen Schwierigkeiten oder, wenn es darauf ankommt,
im Ertragen des Unvermeidlichen stirker zu machen als eben
dieses Gefiihl, eine einmalige Aufgabe zu haben und in deren
Erfiilllung unvertretbar zu sein.

Oder aber wir weisen den betreffenden Kranken an, sich ein-
mal vorzustellen, sein Lebensablauf wire ein Roman und er

22



selbst eine entsprechende Hauptfigur; es ldge dann aber ganz in
seiner Hand, den Fortgang des Geschehens von sich aus zu len-
ken, sozusagen zu bestimmen, was im jeweils ndchsten Kapitel
zu folgen hat. Auch dann wird er statt der scheinbaren Last der
Verantwortung, die er scheut und vor der er fliichtet, seine we-
senhafte Verantwortlichkeit im Dasein als Freiheit der Entschei-
dung gegeniiber einer Unzahl von Moglichkeiten des Handelns
erleben. Noch intensiver konnen wir schlieSlich an den person-
lichen Einsatz seiner Aktivitit appellieren, wenn wir ihn dazu
auffordern, sich vorzustellen, er sei an einem Endpunkt seines
Lebens angelangt und im Begriffe, seine eigene Biographie zu
verfassen; und eben jetzt halte er gerade bei jenem Kapitel, das
von der Gegenwart handelt; und es liege nun, wie durch ein
Wunder, ganz in seiner Hand, Korrekturen vorzunehmen; er
diirfte gerade noch das, was unmittelbar darauf geschehen
sollte, ganz frei bestimmen ... Auch das Vehikel dieses Gleich-
nisses wird ihn zwingen, aus dem vollen Gefiihl seiner Verant-
wortlichkeit heraus zu leben und zu handeln.

Selbst am krankhaft-neurotischen Geschehen 136t sich noch
nachweisen, wie die Verantwortlichkeit, wenn auch unbewuft,
den Menschen in den Grundlagen seiner Person durchdringt.
Denn die krankhaft iibertriebene Todesangst manchen Neuroti-
kers stellt in letzter Auflésung nichts anderes dar als eine Gewis-
sensangst, und ich konnte in einem Einzelfalle einem Karzino-
phoben bewuflt machen, dal} sein lebhaftes und fast ausschlieB3-
liches Interesse fiir seine kiinftige Todesart nur ein Uberbau war
fiir sein Desinteresse gegeniiber der ganzen Art, in der er lebte,
gegeniiber seiner der Verantwortung nicht bewullten Lebensart.
(So manche hypochondrische Neurose mag in diesem Sinne
gleichsam eine Abspaltung der allgemeinen Todesangst = Ge-
wissensangst auf ein einzelnes Organ vorstellen.)

Aber selbst dann, wenn wir den uns anvertrauten Kranken
soweit gebracht haben, daf} er seine wesenhafte Verantwortlich-
keit im Dasein vollig anerkennt, gibt es noch eine Menge
scheinbarer Gegenargumente und Ausfliichte vor der Freiheit.

So héren wir immer wieder die Behauptung, das Leben wiirde
ja doch sinnlos in Anbetracht der Tatsache seiner zeitlichen
Endlichkeit, also in Anbetracht des Todes. Diesem Einwand

23



vermogen wir jedoch ohne weiteres zu begegnen, wenn wir dem
betreffenden Kranken folgende einfache Uberlegung vor Augen
fiihren: Wire unser Dasein zeitlich unbegrenzt, so kénnten wir
mit Recht jede einzelne Handlung beliebig hinausschieben, es
kdme nie darauf an, sie eben jetzt zu tun, denn sie konnte gera-
desogut morgen oder iibermorgen oder in hundert Jahren ge-
schehen. Gerade die Tatsache einer letzten Grenze des Lebens,
also der Handlungsmoglichkeit, ist es ja, die uns zwingt, die Zeit
auszuniitzen und eine Handlungsgelegenheit nicht ungeniitzt
voriibergehen zu lassen. Es ist also gerade der Tod, der so dem
Leben und unserem Dasein als etwas Einmaligem Sinn verleiht.

Aber nicht bloB die zeitliche Endlichkeit unserer Existenz
wird als scheinbares Gegenargument vorgebracht, sondern auch
die Endlichkeit, Beschrinkung der menschlichen Person in be-
zug auf ihre Fihigkeiten und Anlagen, sozusagen die Tatsache
der Individuation: da3 wir nicht allseitig sind, sondern unvoll-
kommen, befangen darin, was Georg Simmel den »Fragment-
charakter des Lebens« nennt. Aber auch dieser Einwand gegen
die Sinnhaftigkeit unseres Lebens 148t sich widerlegen, wenn
wir nur imstande sind, die Individuation als durchaus sinnge-
bendes Prinzip darzustellen. Dies mag wiederum mit einem
schlichten Gleichnis, der Biologie entnommen, geschehen: Auf
je niedrigerer biologischer Entwicklungsstufe ein mehrzelliges
Lebewesen steht, je geringer seine einzelnen Zellen differenziert
sind, um so eher ersetzlich wird jede einzelne dieser Zellen sein.
Erst die hochdifferenzierte Zelle im Verbande des hierarchisch
gegliederten Zellenstaates erscheint uns relativ unersetzlich, zu-
mindest nicht wahllos vertretbar durch eine andere Zellart. Mit
anderen Worten, um den Preis ihrer Omnipotenz erkauft sich
diese hochdifferenzierte Zelle die Wichtigkeit und Bedeutsam-
keit innerhalb des Ganzen, des auf dem Prinzip der Arbeitstei-
lung aufgebauten Organismus. Analog ist es gerade unsere Un-
vollkommenheit, ja unsere Einseitigkeit, die die Einzigartigkeit
unserer Person, die unsere ganze Individualitdt ausmacht. So
wie in einem Mosaik jedes einzelne Teilchen nur dadurch und
insofern unersetzlich ist, als kein anderes seine Form und Farbe
hat, so ist auch der einzelne in der Gemeinschaft gerade ver-
moge seiner unvollkommenen und einseitigen Begabung und

24



Fahigkeiten ein absolut wertvolles Glied dieses hdheren Gan-
zen. (Auf diese Weise 14t sich die Gemeinschaft — {iber ihre ge-
fihlsméaBige Gegebenheit hinaus — als etwas Aufgegebenes, als
wesenhafte Aufgabe im menschlichen Dasein rechtfertigen.)

Es gibe natiirlich noch eine grofle Reihe weiterer Einwinde,
deren Beseitigung mitunter dem Arzte obliegt, sobald er sich
einmal auf die Ebene derartiger weltanschaulicher Diskussio-
nen mit seinen Kranken gewagt hat. Es gehort aber nicht in den
Rahmen dieser Ausfiihrungen zur allgemeinen Problematik der
Psychotherapie und zur Grundlegung einer allgemeinen Exi-
stenzanalyse, noch mehr Meritorisches zu deren speziellem Teil
beizutragen. Wir kehren daher zu allgemeineren Fragen zuriick
und wollen nun feststellen, daB der existenzanalytische Versuch,
die Psychotherapie bis zu ihren weltanschaulichen Konsequen-
zen zu fithren, nur selten und in Ausnahmefillen die bisherige
psychotherapeutische Technik ersetzt, im allgemeinen vielmehr
blof3 eine, wenn auch unter Umstinden wichtige, Ergidnzung
darstellt. Aber auch diese Ergénzung ist an sich kein Novum:
Jeder gute Psychotherapeut hat mehr oder weniger bewullt in
seiner Praxis derartige weltanschauliche Gesichtspunkte schon
beriicksichtigt: de facto! Aber unsere Frage lautete ja, ob und
inwieweit de jure. Und unser Bemiihen galt ja der methodischen
Abgrenzung einer Psychotherapie »vom Geistigen her«, um die
Gefahr willkiirlicher Grenziiberschreitung zu bannen.

Lange Zeit war Weltanschauung immer nur Objekt seelen-
arztlichen Handelns, man verfiel in den Fehler des Psychologis-
mus und glaubte sogar, von einer »Psychopathologie der Welt-
anschauung« sprechen zu kdnnen. Man bedachte hierbei nicht,
daB etwa die Herleitung eines pessimistischen oder fatalisti-
schen Weltbildes aus einem Minderwertigkeitsgefiihl genauso
eine inadidquate Kritik darstellt, wie wenn man einem Men-
schen, der am Sinn des Lebens zweifelt und verzweifelt, raten
wollte, durch eine Arsenkur sein korperliches Befinden zu bes-
sern. Was not tut, ist eine immanente Kritik der Lebensauffas-
sung des Kranken, was zur Voraussetzung hat, dal wir prinzi-
piell bereit sind, auf rein weltanschaulicher Basis die Diskussion
aufzunehmen. Es gibt also keine Psychotherapie der Weltan-
schauung und kann eine solche a priori niemals geben; wohl

25



aber ist Weltanschauung als Psychotherapie mdglich und, wie
wir gezeigt haben, gelegentlich auch nétig. Ahnlich der Uber-
windung des Psychologismus innerhalb der Philosophie durch
den Logizismus wird es also darauf ankommen, innerhalb der
Psychotherapie die bisherigen psychologistischen Abweichun-
gen durch eine Art Logotherapie zu iiberwinden, das hiefle
durch das Einbeziehen weltanschaulicher Auseinandersetzun-
gen in das Gesamt der psychotherapeutischen Behandlung -
wenn auch in der oben dargelegten bedingten, begrenzten, neu-
tralen Form. Nédmlich in Form eben einer Existenzanalyse, die
ausgeht vom unleugbaren Urtatbestand menschlicher Verant-
wortlichkeit als Wesen menschlicher Existenz und abzielt auf
nicht mehr und nicht weniger als die restlose Anerkennung die-
ses Tatbestandes seitens des Kranken, um von diesem Punkte
aus zu dessen geistiger Verankerung beizutragen, ihm den Halt
am Geistigen zu geben.

In vielen Fillen mag eine derartige existenzanalytisch orien-
tierte Psychotherapie durchaus die Bezeichnung einer »unspezi-
fischen« Therapie verdienen, d. h., sie wird unter Umstdnden
dem betreffenden Kranken helfen, ohne daf} sie an der jeweili-
gen konkreten Ursache seines Leidens ansetzte. Wir wissen
aber, daB3 zum grofen Teil alle Psychotherapie unspezifisch vor-
geht. Neuerdings wird ja von vielen Seiten zugegeben, daf3 Psy-
chogenese eines Symptoms einerseits und Indikation zu dessen
Psychotherapie anderseits nicht unbedingt einander decken
miissen. So ist es beispielsweise bekannt, dafl gewisse Formen
von Warzenbildung ohne weiteres einer Suggestivbehandlung
zuginglich sind, und doch wird niemand ernstlich daran glau-
ben, daf} es sich in den betreffenden Fillen um eine psychische
Verursachung gehandelt hitte; anderseits wird man so manchen
Fall von Schlaflosigkeit auf Grundlage eines Circulus vitiosus,
namlich bloBer Erwartungsangst, obzwar nachweislich seelisch
bedingt, dennoch durch medikamentése Beeinflussung - die
den Zirkel durchbricht — in statu nascendi beseitigen. So man-
cher erfahrene Psychotherapeut weifl heute, daf3 etwa die von
der Psychoanalyse als pathogen hingestellten »Komplexe«
mehr oder weniger ubiquitdre Erscheinungen darstellen — und
doch gelingt ja immer wieder die Heilung der Neurosen aus

26



psychoanalytischer Erfassung des Symptoms. Anderseits bin ich
iiberzeugt, daBB so manche individualpsychologische Therapie
ihren Effekt weniger der Aufdeckung realer Zusammenhinge
verdankt, als vielmehr einem radikalen Appellieren an die Mo-
ralitdt des Kranken, der es gleichsam nicht langer »auf sich sit-
zen lassen« will, dal der Arzt ihn etwa als Tyrannen oder Le-
bensfeigling hinstellt, und lieber mit dem letzten Rest von Ener-
gie das so gedeutete Symptom iiberwindet.

Es besteht also allenthalben eine Inkongruenz zwischen Psy-
chogenese und Indikation zur Psychotherapie, und wir werden
es daher auch verstehen und gelten lassen, daf eine psychothe-
rapeutische Behandlung auf Grund existenzanalytischen Vorge-
hens gelegentlich eine unspezifische Behandlung bedeutet.
Denn es wird sich mitunter auch zeigen, daf3 der existenzanaly-
tische Ansatz am Weltanschaulichen, das therapeutische Bemii-
hen vom Geistigen her, sozusagen der 6konomischere Weg ist.
Ich erinnere mich beispielsweise einer Frau, die an zwangsneu-
rotischen Erscheinungen litt (sogenannter blasphemischer
Zwang) und kurz vor einer dauernden Ubersiedlung ins Aus-
land eine Beratungsstelle aufsuchte. Angesichts der Kiirze der
zur Verfiigung stehenden Zeit konnte naturgemill von einer
eigentlichen Behandlung keine Rede sein, es ergab sich viel-
mehr, daB die Unterredung mit der Kranken alsbald in den
Bahnen einer allgemein gehaltenen, vorwiegend die weltan-
schauliche Einstellung beriicksichtigenden Aussprache verlief.
Um so erstaunter war ich, als die betreffende Kranke, unmittel-
bar vor ihrer Abreise nochmals in der Beratungsstelle erschei-
nend, erklarte, sie sei — »geheilt«, und anscheinend damit sagen
wollte, daB sie unter dem Symptom zumindest nicht mehr /leide.
Auf die Frage, wie sie das denn zuwege gebracht habe, meinte
sie ganz schlicht und wortlich: »Wissen Sie, es ist mir gleichgiil-
tig geworden - ich habe mir das Leben als Pflicht vorgestellt!«
Natiirlich ist das ein Einzelfall, immerhin aber ein unbeabsich-
tigtes Experiment, das ein Schlaglicht auf die in Frage stehende
Bedeutung einer weltanschaulichen Umstellung fiir so manche
Formen der Neurose wirft.

Fragen wir uns nunmehr zusammenfassend, in welchen Fal-
len eine Psychotherapie im Sinne der geforderten und entworfe-

27



nen Existenzanalyse ausgesprochen indiziert erscheint, dann
konnen wir sagen:

1.in all jenen Fillen vor allem, in denen der Kranke seine
weltanschauliche Not, seine geistige Haltlosigkeit und sein Rin-
gen um die Sinnfindung seines Lebens uns aufdrdngt. Es wird
sich dabei begreiflicherweise namentlich um intellektuelle Ty-
pen handeln, die ihre ganze seelische Not sozusagen in die gei-
stige Sphire transponiert haben, in die wir ihnen aber, wie wir
gesehen haben, bis zu einer bestimmten neutralen Grenze, unter
Vermeidung jedes weltanschaulichen Oktrois, folgen diirfen
und sollen.

2. wird die Indikation zu einem »logotherapeutischen« Vor-
gehen auf existenzanalytischer Grundlage in jenen Fillen gege-
ben sein, in denen wir erwarten diirfen, dal3 der Ansatz sozusa-
gen im geistigen Zentrum der Person schlagartig den Kranken
befdhigen wird, den Ballast leichtgradiger neurotischer Sym-
ptome iiber Bord zu werfen; es handelt sich dann also um jene
Kranken, die uns wohl nicht zu weltanschaulichen Diskussio-
nen drdngen, die ihnen aber anscheinend gewachsen sind. (Als
ich einmal in einem derartigen Fall wie zuféllig auf die weltan-
schauliche Frage bzw. die Lebensauffassung des Betreffenden
zu sprechen kam, unterbrach er mich plétzlich ganz erschiittert
mit den Worten: »Das ist der nervus rerum, Herr Doktor!«)

3. erfordern ein Eingehen auf weltanschauliche Fragestellun-
gen all jene Fille, die wesentlich an einem uniiberwindbaren
Faktum, einem unvermeidbaren Schicksal leiden: Behinderte —
Sieche — und Menschen, bei denen eine in absehbarer Zeit un-
veranderliche, namlich rein wirtschaftliche Notlage den Grund
zu Depressionen gab. Solche Menschen miissen ndmlich vor al-
lem auch auf die Tatsache verwiesen werden, daf} es in einem
verantwortungsbewufiten Leben nicht immer nur auf ein schop-
ferisches Verwirklichen von Werten ankommt oder auf ein Sich-
erfiillen im Erleben (Kunst-, Naturgenuf}), sondern da3 es noch
eine letzte Kategorie von Wertmoglichkeiten gibt, die wir ganz
allgemein Einstellungswerte nennen wollen; d.h., die Frage,
wie sich ein Mensch zu einem dauernd oder vorderhand unab-
wendbaren, eben schicksalhaften Tatbestand verhilt, ergibt
noch immer eine Chance der Wertverwirklichung: Wie man das

28



Schicksal — soweit es wirklich schicksalhaft ist — trdgt, ob man
sich etwa niederringen ldaBt oder aber Haltung bewahrt, auch
das beinhaltet noch eine letzte Moglichkeit, personliche Werte
(Tapferkeit, Mut, Wiirde) zu verwirklichen. Wir brauchen nur
einen Menschen, der beispielsweise durch eine Amputation um
eines seiner Beine gekommen ist, ernstlich zu fragen, ob er denn
glaube, daB der Sinn des Lebens darin liege: moglichst gut zu
gehen; ob er etwa glaube, dafl das menschliche Leben so arm an
Wertmoglichkeiten sei, daBl es durch den Verlust einer Extre-
mitit sinnlos werden kénnte — und er wird keinesfalls mehr so
verzweifeln kOnnen, als er zu miissen glaubte. Besondere Bedeu-
tung kommt aber einer derartigen philosophischen Besinnung
auf Verantwortlichkeit und Wertmoglichkeiten in jenen Fillen
zu, wo wirtschaftliche Not den Menschen in jene typische Apa-
thie und Unerfiilltheit versetzt hat, die man fiiglich als Arbeitslo-
sigkeitsneurose bezeichnen kdnnte; denn wir wissen aus entspre-
chenden psychologischen Erfahrungen (vor allem an jugendii-
chen Arbeitslosen), wie wichtig es ist, die leider allzuviel vor-
handene Freizeit durch freiwillig und passend gewihlte geistige
Inhalte und Zielsetzungen auszufiillen.

Die Geburtsstunde der Psychotherapie hatte geschlagen, als
man daranging, hinter korperlichen Symptomen die seelischen
Ursachen zu sehen, also ihre Psychogenese zu entdecken; nun
heif3t es aber, noch einen letzten Schritt weiter zu tun und hinter
dem Psychogenen, iiber alle Affektdynamik der Neurosen hin-
aus, den Menschen in seiner geistigen Not zu schauen, um von
hier aus in jenem Sinne zu helfen, dessen methodische Mdoglich-
keiten wir eingangs darzustellen versucht haben.!

! Diesen Dreischritt mdglicher therapeutischer Einstellung an ein und dem-
selben »Fall« durchgefiihrt zu sehen, war mir einmal zufillig moglich und er-
scheint mir besonders lehrreich. Eine Patientin lag wegen einer typischen peri-
odisch rezidivierenden Depression durchaus endogenen Charakters in einer
Nervenheilanstalt. Sie erhielt eine Opiummedikation, also eine medikamentdse
Behandlung angesichts der organischen Bedingtheit der Symptome. Als sie nun
einmal in einem weinerlichen Erregungszustand angetroffen wurde, stellte sich
zuféllig heraus, dal} eine psychogene Komponente mit im Spiel war, dall nim-
lich ein psychischer Uberbau insofern vorhanden war, als die Patientin nach-
weislich auch iiber das Weinen-Miissen weinte, allgemein: wegen der schicksal-
haft auftretenden endogenen Depression, iiber diese hinaus noch psychogen
deprimiert war. Eine einfache entsprechende Aufklidrung dieses Sachverhalts

29



vermochte das Weinen einzuschrinken und die Depression zu vermindern. Es
war also der Schritt von der am Korperlichen ansetzenden medikamentdsen
Therapie zu einer erginzenden exquisiten Psychotherapie vollzogen. Einmal in
ihrer seelischen Not dem arztlichen Verstindnis niahergebracht, begann nun-
mehr die Patientin iiber ihre allgemeinsten Lebensfragen 6fters mit dem Arzte
zu sprechen, und es enthiillte sich ihre ganze geistige Not: die ganze vermeintli-
che Inhaltsarmut und scheinbare Sinnlosigkeit der Existenz eines Menschen,
der sich eben durch das Schicksal rezidivierender endogener Depressionen ge-
handikapt fiihlt! Alsbald ergaben sich von selbst weltanschaulich gehaltene Ge-
spriche, die die Kranke mit der Zeit zu tiefstem Verstidndnis ihres Daseins als
Verantwortlichsein fiihrten; statt wegen ihrer Depressionen zu verzweifeln,
lernte sie es, nicht nur trotz ihrer Verstimmungszustande sich ein Leben voll per-
sonlichster Aufgaben aufzubauen, sondern auch gerade in diesen schicksalhaf-
ten Verstimmungszustinden noch eine Aufgabe mehr zu sehen, die Aufgabe:
unter moglichst geringer Krafteinbufle und méglichst geringem Wertverlust da-
mit fertig zu werden.

30



