
Viktor E. Frankl

Logotherapie und
Existenzanalyse

Texte aus sechs Jahrzehnten

P
.K

ei
le

r
·

L
ev

V
yg

ot
sk

ij

P
S

Y
C

H
O

L
O

G
I

E

Lev Semënovič Vygotskij, 1896 in Orša (Beloruss-
land) geboren, studierte an der Universität Moskau
und eignete sich in kürzester Zeit ein wahrhaft enzy-
klopädisches Wissen auf den Gebieten der Soziologie,
Psychologie, Philosophie, Linguistik, Kunst- und Lite-
raturwissenschaften an. Er starb mit 38 Jahren in
Moskau an Tuberkulose und hinterließ ein Gesamt-
werk von 250 Arbeiten. Insbesondere seine beiden
Bücher »Denken und Sprechen« und »Psychologie der
Kunst« fanden auch im Westen unter Psychologen,
Linguisten und Kunstwissenschaftlern große Reso-
nanz. Bis heute gilt er als einer der größten Psycholo-
gen des 20. Jahrhunderts.

Das vorliegende Buch ist ein umfassender, zuverlässi-
ger und differenzierter Leitfaden zur tiefergehenden
Beschäftigung mit Vygotskijs Leben und Werk sowie
dem politischen Umfeld seines Schaffens.

Originalausgabe

P
S

Y
C

H
O

L
O

G
I

E
126

Beltz 129 



über dieses Buch: 
Die von Viktor E. Frankl entwickelte Logotherapie ist ein eigenständiges psycho­
therapeutisches Verfahren und betont die Auseinandersetzung des Menschen mit 
der Frage nach dem Sinn seines Daseins. Ziel dieser Methode ist die Begleitung 
der Klienten beim Auffinden konkreter Sinnmöglichkeiten, also Hilfe bei Neu­
orientierung und Rückgewinn des Vertrauens in die Sinnhaftigkeit des eigenen 
Lebens und die Würde der eigenen Person. 
Ein halbes Jahrhundert Forschungsarbeit zeigt den Brückenschlag, den Viktor 
Frankl zwischen Psychiatrie, Philosophie und Psychologie vollzogen hat. Die vom 
Autor persönlich ausgewählten 13 Artikel und Vorträge umspannen einen Zeit­
raum von sechs Jahrzehnten. 

• Zur geistigen Problematik der Psychotherapie 
• Seelenärztliche Selbstbestimmung 
• Philosophie und Psychotherapie 
• Zur medikamentösen Unterstützung der 

Psychotherapie bei Neurosen 
• Grundriß der Existenzanalyse und Logotherapie 
• Psychologie und Psychiatrie des Konzentrationslagers 
• Rudolf Allers als Philosoph und Psychiater 
• Psychologisierung - oder Humanisierung der Medizin? 
• Die Begegnung der Individualpsychologie mit der Logotherapie 
• Hunger nach Brot - und Hunger nach Sinn 
• Der Mensch auf der Suche nach einem letzten Sinn 
• Bemerkungen zur Pathologie des Zeitgeists 
• Anhang: In memoriam 1938 

Der Autor: 
Viktor E. Frankl (1905-1997), Begründer der Logotherapie, war Professor für 
Neurologie und Psychiatrie an der Universität Wien. Er gehörte 25 Jahre dem 
Vorstand der Wiener Neurologischen Poliklinik an und hatte Professuren in den 
USA inne. Weltweit bekannt wurde er mit seinem Bestseller »Man's Search of 
Meaning<< ( ... trotzdem Ja zum Leben sagen- Ein Psychologe erlebt das Konzen­
trationslager). 



Viktor E. Frank! 

Logotherapie und 
Existenzanalyse

Texte aus sechs Jahrzehnten 

BELTZ 



Besuchen Sie uns im Internet: 
www.beltz.de 

Das Werk und seine Teile sind urheberrechtlich geschützt. Jede Nutzung in anderen als 
den gesetzlich zugelassenen Fällen bedarf der vorherigen schriftlichen Einwilligung des 

Verlages. Hinweis zu § 52a UrhG: Weder das Werk noch seine Teile dürfen ohne eine solche 
Einwilligung eingescannt und in ein Netzwerk eingestellt werden. Dies gilt auch für Intranets 

von Schulen und sonstigen Bildungseinrichtungen. 

Der Abdruck des Textes >>Die Begegnung der Individualpsychologie mit der Logotherapie<< 
erfolgt mit freundlicher Genehmigung des Ernst Reinhardt Verlages. 

Beltz Taschenbuch 129 
2002 Beltz Verlag, Weinheim und Basel 

3. Auflage 2010 

©1998 Beltz Psychologie Weinheim und Basel 
Umschlaggestaltung: Federico Luci, Odenthal, 

unter Verwendung einer Fotografie von Alfred Eisenstadt 

ISB 998-3-407-22129- 97978-3-407-22257-7

E-Book



In memoriam Otto Pötzl * 

* 1928-1945 Vorstand der Neurologisch-psychiatrischen 
Universitätsklinik Wien 





Inhalt 

Einführung zur 1. Auflage von Giselher Guttmann . 9 

1 Zur geistigen Problematik der Psychotherapie . 15 

2 Seelenärztliche Selbstbesinnung . . . . . . . . . 31 

3 Philosophie und Psychotherapie . . . . . . . . . . . . 37 

4 Zur medikamentösen Unterstützung der Psychotherapie bei 

Neurosen ........................... 

5 Grundriß der Existenzanalyse und Logotherapie . . . . . 

6 Psychologie und Psychiatrie des Konzentrationslagers 

7 Rudolf Allers als Philosoph und Psychiater. . . . . . . . . 

8 Psychologisierung- oder Humanisierung der Medizin? .. 

9 Die Begegnung der Individualpsychologie mit der 

Logotherapie ........................ 
10 Hunger nach Brot - und Hunger nach Sinn . . . . . . . 

11 Der Mensch auf der Suche nach einem letzten Sinn . . 

12 Bemerkungen zur Pathologie des Zeitgeistes . 

Anhang: In memoriam 1938 . . 

Quellennachweis . . . . . . . . . . . . . . 

Weitere Werke von Viktor E. Frankl . . . 

Über den Autor . 

Namensregister . 

Sachregister . . . 

47 

57 

185 

217 

227 

245 

259 

265 

285 

297 

301 

302 

304 

314 

317 





Einführung zur ersten Auflage 

von Giselher Guttmann 

Am 14. Mai 1986 hat die Universität Wien Prof. DDr. Viktor Frankl 
die Ehrendoktorwürde der Naturwissenschaften verliehen. Es war das 
zwölfte Ehrendoktorat I Frankls und für mich als den Laudator dieser 
Feier ein Anlaß, zurückzublicken auf Lebenswerk und Leben eines 
Mannes, den ich selbst als junger Student vor mehr als 30 Jahren ken­
nenlernen durfte. 

Die Laudatio zu halten war keine schwierige Aufgabe: Einen Mann 
zu rühmen, von dem seit 1946 nicht weniger als 27 Bücher in 20 
Sprachen2 erschienen sind (unter anderem eine siebenbändige Ausga­
be seines Gesamtwerks in japanischer Sprache!), ist nicht schwer. Die 
Verdienste des Verfassers von Man s Search for Meaning aufzuwei­
sen, eines Werkes, das weltweit bis heute nicht weniger als 149 Auf­
lagen erlebte, einen Wissenschaftler z~ würdigen, bei dem man, um 
nicht in Zeitnot zu geraten, als Laudator die Ehrungen und Auszeich­
nungen nur exemplarisch wiedergeben kann, sollte eine einfache Auf­
gabe darstellen - gäbe es da nicht ein anderes Problem: aus der über­
großen Fülle seiner Werke auszuwählen, was für ihn, seine Thesen 
und seine Entwicklung entscheidend war. 

Ich mußte damals im stillen Alleingang meine Entscheidung treffen 
und wurde von Viktor Frankl selbst in meiner Auswahl bestätigt. Als 
nun die Bitte-an mich gerichtet wurde, zu einem Werk einleitende 
Gedanken zu formulieren, das "Texte aus fünf Jahrzehnten" zusam­
menfassen will, war meine Neugier nicht gering, wie diese Selektion 
wohl aussehen mochte. War mir doch nur allzugut in Erinnerung 
geblieben, daß seine erste Publikation bereits im Jahre 1924 erschie­
nen war - ein Datum, bei dem man stutzt, wenn man das Geburtsjahr 
1905 bedenkt: Der erst Neunzehnjährige hatte in der Internationalen 

Inzwischen sind ihm 27 Ehrendoktorate verliehen worden. (Anmerkung des Lekto­
rats) 

2 Derzeit sind es 30 Bücher bzw. Übersetzungen in 23 Sprachen. (Anmerkung des 
Lektorats) 

9 



Zeitschrift für Psychoanalyse einen Beitrag zur Entstehung mimischer 
Bejahung und Verneinung publiziert, dem eine langjährige Korre­
spondenz mit Freud vorausgegangen war, die der Mittelschüler 
Frankl geführt hatte. Bereits zwei Jahre später hielt er dann als junger 
Medizinstudent auf dem Internationalen Kongreß für Individualpsy­
chologie ein Grundsatzreferat 

Schon damals begegnen wir der wesentlichsten Eigenheit Viktor 
Frankls: dem unbeugsamen Willen, einen eigenen Weg einzuschla­
gen. Und wer so entscheidet, hat es schwer, von bestehenden Institu­
tionen akzeptiert zu werden. Die bereits im genannten Grundsatzrefe­
rat angedeuteten Abweichungen von den orthodoxen Schulmeinun­
gen der Individualpsychologie wurden gravierender und führten 
schließlich zum Bruch mit Adler, auf dessen ausdrücklichen Wunsch 
Frankl 1927 von der Gesellschaft der Individualpsychologen ausge­
schlossen wurde. 

Der Beitrag Die Begenung der Individualpsychologie mit der Logo­
therapie gibt einen versöhnlichen Rückblick auf diese Entwicklungs­
phase, die für Frankl einen notwendigen Schritt auf seinem eigenen 
Weg darstellte. Ihm war offenbar bereits damals klar, daß sich die 
Psychoananalyse das Ziel setzt, den Menschen an die Wirklichkeit 
anzupassen, während die Individualpsychologie auf eine Gestaltung 
dieser Wirklichkeit abzielt - eine Stufenfolge, in der schon dem jun­
gen Frankl die nächste, letzte und entscheidende Position zu fehlen 
schien. Sie wird im Beitrag Zur geistigen Problematik der Psychothe­
rapie dargelegt: 

Der wesentliche Schritt über Anpassung und Gestaltung hinaus ist 
das Übernehmen von Verantwortung: Ich sein heißt verantwortlich 
sein. Und so ist als höchste Ebene die der Sinnfindung zu postulieren, 
das Auffinden jener Werte, die der einzelne in seinem konkreten 
Lebensschicksal verwirklichen kann. Und schon in dieser 1938 ver­
faßten Arbeit stellt Frankl klar, daß hier nicht wir, sondern vielmehr 
der Kranke selbst zu entscheiden hat. Zu entscheiden, vor wem er sich 
verantwortlich fühlt (sei es vor Gott, sei es vor seinem Gewissen) und 
wofür er sich verantwortlich fühlt, also welchen Sinn er in seinem 
Leben findet. 

In diesen frühen Schriften der ausklingenden dreißiger Jahre stellt 
Viktor Frankl bereits das Problem der scheinbaren Sinnlosigkeit der 
Existenz in den Mittelpunkt seiner Überlegungen und fordert den 

10 



bemerkenswerten Therapieschritt des weltanschaulich geführten Ge­
sprächs. 

Dabei wird eine gefahrliehe Klippe erkannt und umgangen: Daß 
nämlich nicht ein bestimmter Standpunkt angeboten oder gar oktroy­
iert werden darf, sondern vielmehr die kompromißlos unmissionari­
sche Haltung ein Zentraldogma der seelenärztlichen Tätigkeit zu sein 
hat. Klar und verbindlich spricht Frankl dies in Seelenärztliche 
Selbstbesinnung aus: »Welche Weltanschauung jemand wählt, bleibe 
unbeeinflußt. Entscheidend ist, daß er Weltanschauung besitzt.« 

Diese tolerante Haltung macht nicht einmal vor der religiösen 
Sphäre halt: In der Oskar-Pfister-Lecture Man s Search for Ultimate 
Meaningl wird die Brücke zur Religion mit allen Konsequenzen für 
die seelenärztliche Tätigkeit geschlagen. Doch Frankls Auffassung 
des Begriffes »Religion« ist so weit, daß Agnostizismus und selbst 
Atheismus mit eingeschlossen werden können. 

In seiner Autobiographie schildert Viktor Frankl, wie er im Alter 
von etwa vier Jahren mit der Erkenntnis aus dem Schlaf aufschreckte, 
auch er werde eines Tages sterben müssen. War es dieser frühe 
Impuls, der ihn die Zentralfrage so klar formulieren ließ: Wie sich der 
Sinn des Lebens mit der Vergänglichkeit in Einklang bringen läßt? 
Schon als Mittelschüler setzte sich Frankl, unter anderem von Gustav 
Theodor Fechner angeregt, mit Ideen auseinander, die er später mit 
Martin Heidegger diskutieren sollte. Und so ist für ihn von Anfang an 
der weltanschauliche Bereich in die nervenärztliche Tätigkeit inte­
griert: 

In Philosophie und Psychotherapie wird die unmißverständliche 
Forderung erhoben, daß der Nervenarzt nicht »vorbeibehandeln« darf 
an weltanschaulichen Entscheidungen und persönlichen Werten des 
Patienten. Neurosen entstehen durch ganz bestimmte weltanschauli­
che Positionen bzw. werden durch sie aufrecherhalten. Und wohl 
nicht zufällig greift Frankl in seinem Beitrag Rudolf Allers als Philo­
soph und Psychiater ein wörtliches Zitat seines Physiologielehrers 
auf: »Ich habe noch keinen Fall von Neurose gesehen, bei dem sich 
nicht als letztes Problem und als letzter Konflikt eine, wenn man es so 
nennen will, ungelöste metaphysische Frage enthüllt hätte ... « 

In der zweiten Auflage erscheint dieser Vortrag unter dem deutschen Titel 
"Der Mensch auf der Suche nach einem letzten Sinn« (S. 265f0. 

11 



Als wollte das Schicksal Frankl an seinen eigenen Thesen messen, 
erfährt dieser zielstrebige und erfolgreiche Weg einen jähen Bruch: Er 
wird aus der Arbeit als Primarius am Rothschild-Spital gerissen und 
in mehrere Konzentrationslager gebracht (unter anderem nach Ausch­
witz). Was ist über diese Jahre zu sagen, in denen er in den Konzen­
trationslagern seine erste Frau verlor, seinen Vater, seine Mutter, sei­
nen Bruder? Völlig unpathetisch spricht Frankl selbst von einem 
großen experimentum crucis für seine damals schon klar ausformu­
lierten Vorstellungen über Sinnfindung: »Überleben kann nur durch 
eine Orientierung auf die Zukunft erfolgen, auf einen Sinn, dessen 
Erfüllung in der Zukunft wartet.« 

Mutet es nicht wie eine kürzelhafte Illustration des Schicksals an, 
daß das Manuskript der Ärztlichen Seelsorge verlorengegangen war 
und der Wunsch nach seiner Rekonstruktion einer der entscheidenden 
Impulse zum Überleben von Viktor Frankl wurde? In Psychologie 
und Psychiatrie des Konzentrationslagers stellt Frankl in affektlos­
sezierender Form die Grenzsituation einer permanent provisorischen 
Existenz und der andauernden Ungewißheit des Endes dar. Er hatte 
jedoch nicht nur die Kraft zu überleben, sondern auch nach seiner 
Rückkehr aus dem KZ die Stärke, mit ruhiger Besonnenheit seinen 
Maximen treu zu bleiben. Mit Entschiedenheit tritt er gegen den 
Gedanken einer Kollektivschuld auf und schreibt 1947 in Die Exi­
stenzanalyse und die Probleme der Zeit: »Sofern es kollektive Ver­
antwortung gibt, kann sie nur eine planetarische sein. Die eine Hand 
soll sich nichts darauf einbilden, daß nicht sie es ist, sondern die 
andere, die von einem Geschwür befallen wurde; denn immer ist es 
der ganze Organismus, der erkrankt ist.« 

Seine differenzierte, von einer positiven Grundeinstellung getra­
gene Haltung - etwas durch Liebe zur Existenz zu bringen- verdich­
tet Viktor Frankl 1947 in Zeit und Verantwortung, indem er dem Des­
cartes'schen Cogito ergo sum ein Amo ergo est gegenüberstellt. 

Der Brückenschlag zwischen Philosophie und Psychotherapie - von 
Frankl in seiner Lehre wie auch in seinem Leben realisiert - darf frei­
lich nicht eine weitere entscheidende Komponente vergessen lassen: 
seine naturwissenschaftlich-experimentelle Begeisterung. In seiner 
autobiographischen Skizze berichtet er, daß er bereits im Alter von 
drei Jahren den Wunsch äußerte, Arzt zu werden, und auch einige 
Ideen zur Erprobung von Medikamenten vorstellen konnte (die aller-

12 



dings den gegenwärtigen Standards nicht ganz entsprechen dürften). 
Die Experimentalpsychologie fesselte Frankl jedenfalls so sehr, daß 

er 1949 in Wien mit dem Hauptfach Psychologie promovierte. Der 
Hauptgedanke, daß neben der noetischen und der psychologischen 
Ebene der biologische Bereich nicht übersehen werden darf, ist wohl 
auch dafür verantwortlich, daß er bereits 1939 die Arbeit Zur medika­
mentösen Unterstützung der Psychotherapie bei Neurosen vorlegte. 
Und so wird es wohl nur den Außenstehenden wundern, daß Pöldin­
ger in seinem Kompendium der Psychopharmakotherapie Frankl als 
einen der ersten zitiert, die günstige Behandlungserfolge bei ängst­
lich-gespannten Depressionen mit Glyzerinestern berichten konnten, 
und ihn unter die Pioniere der Tanquilizerforschung einreiht. 

Freilich wird auch hier das »Werkzeug« Medikament nicht isoliert 
gesehen. Es hat vielmehr nach Frankls Überzeugung den Stellenwert 
eines Dopings »in einem Kampfe, zu dem der Kranke die Waffe aus 
der Hand des Psychotherapeuten schon vorher erhalten haben muß«. 
Dieser 1939 niedergeschriebene Satz scheint heute wichtiger denn je 
- in einer Zeit, die von der Überzeugung geprägt ist, daß es für und 
gegen alles eine Pille gibt und geben muß. 

Viktor Frankls Aufgeschlossenheit gegenüber der Experimentalpsy­
chologie war aber auch Triebfeder dafür, daß bereits 1972 die erste 
empirische Arbeit (Logotherapie als Persönlichkeitstheorie von Eli­
sabeth Lukas) bei mir als Dissertation eingereicht wurde. Ihr folgte 
eine lange Reihe von Arbeiten, in denen einzelne Thesen und Gedan­
ken der Forschungsrichtung Existenzanalyse bzw. der psychothera­
peutischen Behandlungsmethode Logotherapie untersucht wurden. 

Gerade hierbei darf allerdings ein Kerngedanke von Frankls 
Lebenswerk nicht übersehen werden: Im Versuch, dem Kranken zu 
helfen, darf man der weltanschaulichen Auseinandersetzung nicht 
ausweichen. Techniken wie das Ignorieren der Symptome, die Dere­
flexion oder gar ihr Ironisieren, die paradoxe Intention mögen uns in 
viel später entstandenen verhaltenstherapeutischen Ansätzen begeg­
nen. Sie jedoch als isolierte Werkzeuge einzusetzen muß notwendi­
gerweise zu derselben Enttäuschung führen wie eine Überbewertung 
der medikamentösen Unterstützung der Therapie. 

Der hier vorgelegte Querschnitt durch ein halbes Jahrhundert For­
schungsarbeit zeigt den wunderbaren Brückenschlag, den Viktor 
Frankl zwischen Psychiatrie, Philosophie und Psychologie vollzogen 

13 



hat. Wir würden sein Anliegen mißverstehen, wollten wir es dabei 
bewenden lassen, diesen Brückenschlag zu bewundern, und nicht zu 
erkennen, daß Frankl damit gleichzeitig die untrennbare Einheit die­
ser drei Bereiche fordert. Psychotherapeutisches Bemühen ohne Ein­
beziehung der philosophisch-weltanschaulichen Dimension muß 
fruchtlos bleiben. Die vorliegenden Arbeiten werden helfen, diese 
Forderung aus ihrer Entstehungsgeschichte zu verstehen und damit 
ernst zu nehmen. Es sei mir erlaubt, bei Frankls eigenen Formulierun­
gen eine Anleihe zu nehmen, wenn ich die Hoffnung ausspreche, daß 
dieser Band erkennen läßt: Der Sinn des Lebens von Viktor Frankl 
mag darin gelegen sein, anderen zu helfen, in ihrem Leben einen Sinn 
zu sehen! 

Giselher Guttmann, geboren 1934 in Wien, ist Professor für allgemeine und experi­
mentelle Psychologie an der Universität Wien. 

14 



1 Zur geistigen Problematik der 
Psychotherapie 

[1938] 

Sobald wir darangehen, die geistige Problematik der Psycho­
therapie aufzuzeigen, empfiehlt es sich fürs erste einmal, die ge­
genwärtigen psychotherapeutischen Strömungen in wissen­
schaftshistorischem Aspekt daraufhin zu untersuchen, welche 
geistesgeschichtlichen Entwicklungstendenzen zu beobachten 
seien. Hier finden wir nun als große historische Repräsentanten 
die Systeme der Psychoanalyse und der Individualpsychologie 
vor. Fragen wir uns aber, was denn den wesentlichen Befund in 
bezug auf das neurotische Geschehen vom Standpunkt der ge­
nannten Lehrmeinungen ausmache, so können wir folgendes 
feststellen: Für den Psychoanalytiker besteht das wesentliche 
Moment bei der Entstehung neurotischer Symptome in der Ver­
drängung, im Unbewußtmachen gewisser Bewußtseinsinhalte; 
das therapeutische Prinzip im Rahmen der Psychoanalyse ist 
demgemäß wesentlich ein Bewußtwerdenlassen im Sinne der 
Aufhebung von Verdrängungen. Kennzeichnend für diesen 
Grundzug der psychoanalytischen Behandlungsmethode mag 
wohl der Ausspruch von Sigmund Freud sein, daß dort, wo Es 
ist, Ich werden soll -eine Tat, die er mit der Trockenlegung der 
Zuidersee vergleicht. Demgegenüber sehen wir bei der indivi­
dualpsychologischen Behandlungsweise, daß hier das neuroti­
sche Symptom, ganz im Sinne des grundlegenden Adlersehen 
Begriffes des Arrangements, als ein Versuch des Individuums ge­
deutet wird, Verantwortung abzuwälzen. Es wird also nach der 
psychoanalytischen Auffassung im neurotischen Geschehen das 
Ich als Bewußt-Sein irgendwie eingeschränkt, während nach der 
individualpsychologischen Lehre eine Minderung des Verant­
wortlich-Seins eintritt. 

Eine allgemeine Besinnung auf die tiefsten Grundlagen 
menschlicher Existenz ergibt nun folgende anthropologische 

15 



Formel: Ich-Sein heißt Bewußt-Sein und Verantwortlich­
Sein.1 

Im Lichte dieser anthropologischen Grundformel zeigt es sich 
also, daß Psychoanalyse bzw. Individualpsychologie je eine 
Seite der menschlichen Existenz in ihr Blickfeld rücken, um von 
ihr aus zu einer Deutung des neurotischen Geschehens vorzu­
dringen. Das besagt aber auch gleichzeitig nicht weniger, als 
daß beide Systeme nicht ganz zufällig geschaffen wurden, daß 
sie vielmehr mit wissenschaftstheoretischer Gesetzmäßigkeit, ja 
aus ontologischer Notwendigkeit heraus entstehen mußten und, 
in diesem Aspekte, ihre Einseitigkeiten sowohl wie ihre Gegen­
sätzlichkeit bloß wirkliche Ergänzungen darstellen. 

Aber nicht nur die von uns supponierten anthropologischen 
Ausgangspunkte beider Lehren bilden eine wahrhafte Ergän­
zung zueinander, sondern auch der methodische Weg, auf dem 
sie sich in ihrer Grundauffassung vom menschlichen Seelen­
leben bewegen. Beide Lehren machen sich nämlich einer Ein­
schränkung der phänomenal gegebenen seelischen Wirklichkeit 
schuldig, die Psychoanalyse in materialer Hinsicht, was den In­
halt seelischer Strebungen anlangt, indem sie als möglichen In­
halt in letzter Auflösung immer nur Libidinöses gelten läßt. 
Demgegenüber schränkt die individualpsychologische Auffas­
sung das seelische Geschehen insofern in formaler Hinsicht ein, 
als sie wohl Strebungen verschiedenen Inhalts anerkennt, soweit 
aber neurotische Formen in Frage stehen, sie irgendwie als un­
echt hinstellt, als Mittel zum Zweck, im Sinne des angeführten 
Arrangementbegriffes.2 Faktisch ist es natürlich so, daß im allge­
mein-seelischen, aber auch im neurotischen Geschehen einer­
seits nicht nur libidinöse, sondern auch andere Strebungen be-

1 Diese beiden Komponenten haben natürlich, wie jede geistige Funktion, 
ihre biologische Fundierung, indem das Bewußt-Sein vom EvidenzgefühLgetra­
gen wird und anderseits das Verantwortlich-Sein auf die Instinktsicherheit des 
Individuums angewiesen ist. Beide Funktionen scheinen im Falle des originären 
zwangsneurotischen Charakters in ihrer biologischen Schicht irgendwie erschüt­
tert und in den einzelnen zwangsneurotischen Symptomen kompensatorisch 
überbaut: finden wir doch, daß der Zwangsneurotiker in seinem ganzen Leben 
gerade an einem Übermaß an Bewußtheit und Verantwortlichkeitsgefühl zu lei­
den hat. 

2 Auf dem Ips. Kongreß in Düsseldorf (1926) hat Verf. versucht, die Neu­
rose primär als Ausdruck und erst sekundär als Mittel darzustellen. 

16 



deutsam sind, während anderseits - im Gegensatze zur indivi­
dualpsychologischen Auffassung- neurotische Symptome nicht 
nur Mittel zum Zweck, sondern auch (zumindest primär) unmit­
telbarer Ausdruck sind. Immerhin haben wir gesehen, wie auch 
in dieser Beziehung Psychoanalyse und Individualpsychologie 
in ihren einseitigen und zu Übertreibungen führenden psycholo­
gischen Grundpositionen letzten Endes nur zwei notwendige 
Ergänzungen darstellen. 

Was nun schließlich, über den anthropologischen Ausgangs­
punkt und den methodischen Weg hinaus, das weltanschauliche 
Ziel anlangt, das beiden Lehren in ihrer Praxis bewußt oder un­
bewußt vorschwebt, jedenfalls aber implicite in ihnen enthalten 
ist, können wir folgende Feststellungen machen: Die oberste 
Maxime psychoanalytischen Handeins ist die Herstellung eines 
Kompromisses zwischen den Ansprüchen des Unbewußten 
einerseits und den Forderungen oder der Versagung der Reali­
tät anderseits, somit die Anpassung der Triebhaftigkeit an die 
Wirklichkeit. Die Individualpsychologie hingegen hat die thera­
peutische Devise, über jedwede Anpassung des Individuums 
hinausgehend zu einer mutigen Gestaltung der Wirklichkeit sei­
tens des Ichs zu gelangen. (Hier stoßen wir also beim Vergleich 
beider Systeme erstmalig statt auf ergänzendes Gegenüberste­
hen auf eine fortschreitende Stufenfolge!) Fragen wir uns nun­
mehr, ob es denn nicht außer Anpassung und Gestaltung sozu­
sagen eine weitere Dimension gebe, in die der Mensch vorzu­
dringen hat, sofern wir ihn gesunden lassen wollen; oder fragen 
wir uns, welche die letzte Kategorie sei, die wir noch mit einzu­
beziehen haben in unser Bild vom Menschen, wenn es seiner 
seelisch-geistigen Wirklichkeit gerecht werden soll - dann ge­
langen wir zu der Ansicht, daß diese Kategorie die der Erfüllung 
sein mag, der Sinnfindung. Dabei wäre zu bemerken, daß Erfül­
lung des Menschen wesentlich über bloße Gestaltung seines Le­
bens hinausreicht, so zwar, daß Gestaltung jeweils eine exten­
sive, Erfüllung bzw. Sinnfindung jedoch gleichsam eine vekto­
rielle Größe darstellen: Sinnfindung ist gerichtet, gerichtet näm­
lich auf jene jeder einzelnen menschlichen Person vorbehaltene 
oder, besser gesagt, aufgegebene Wertmöglichkeit, die es eben 
zu erfüllen gilt; gerichtet auf jene Werte, die jeder einzelne 

17 



Mensch in der Einmaligkeit seiner Existenz und Einzigartigkeit 
seines Schicksalsraumes zu verwirklichen hat. Ist somit Psycho­
analyse auf Vergangenheit und Kausalität, Individualpsycholo­
gie aber auf Zukunft und Finalität eingestellt, so rekurriert eine 
Psychotherapie in diesem letzten Sinne wesentlich auf Zeitlos­
Überzeitliches, eben auf ein Absolutes im Sinne objektiver Wert­
haftigkeit. Oder: Setzt die Individualpsychologie dem bloßen 
Müssen der psychoanalytischen Auffassung das Wollen (»mu­
tige Gestaltung« sagten wir oben) entgegen, dann müssen wir 
noch fragen: Wo bleibt jene dritte Kategorie des Sollens? 
Wurde doch tatsächlich in beiden Lehren der Komplex alljener 
Strebungen vernachlässigt, den man unter Variation des be­
kannten individualpsychologischen Schlagwortes als »morali­
sches Geltungsstreben« bezeichnen könnte, im Sinne eines 
durchaus echten, originären Strebens nach moralischer Geltung. 

Derartigen Rechtsansprüchen der Psychotherapie kommt be­
kanntlich Fritz Künkel entgegen, wenn er der bisherigen Seelen­
Heilkunde das Postulat einer Seelenheil-Kunde entgegensetzt. 
Wobei wir uns jener Definition von Max Scheler erinnern, nach 
der das Heil des Menschen in der Erfüllung seiner höchstmögli­
chen Werte gelegen ist. J. H. Schultz spricht einmal von »höhe­
ren Existentialwertschichten« und sagt von ihnen: »Wer dort 
beheimatet ist, kann leiden, ohne krank, ohne neurotisch zu 
werden.« Wo ist jene therapeutisch interessierte Psychologie, 
die diese »höheren« Schichten menschlicher Existenz in ihren 
Aufriß einbezöge und in diesem Sinne und im Gegensatz zum 
Worte von der »Tiefenpsychologie« den Namen >>Höhenpsycho­
/ogie« verdiente? Wo ist, mit anderen Worten, jene Theorie vom 
schlechthin seelischen und im besonderen vom neurotischen 
Geschehen, die über den Bereich des Psychischen hinauslan­
gend die gesamte menschliche Existenz, in all ihrer Tiefe und 
Höhe, berücksichtigte und demgemäß als Existenzanalyse be­
zeichnet werden könnte? 

Solche Gedanken sind ja nicht neu; es wird aber darauf an­
kommen, mit methodischer Sauberkeit ihnen nachzugehen, um 
in ihren praktischen Konsequenzen jene weltanschauliche Fair­
neß zu wahren, ohne die eine existenzanalytische Einstellung 
zum Kranken nicht denkbar ist. - Jene Psychotherapeuten ha-

18 



ben es selbstverständlich leicht, die vermöge ihrer Personal­
union in der psychotherapeutischen Praxis gleichzeitig Ärzte 
sein können und weltanschauliche Führer, etwa ihr psycho­
therapeutisches Handeln bewußt in den Dienst ihrer religiösen 
Überzeugung oder ihrer politischen Wertung stellen. Gerade 
daran wird aber die spezifische Gefahr ersichtlich, die jede be­
wußt wertende Psychotherapie mit sich bringt, die Gefahr einer 
Grenzüberschreitung rein ärztlichen Handeins sowie des Ok­
trois der persönlichen Weltanschauung des Arztes auf den 
Kranken im Rahmen seiner Behandlung. Tatsächlich haben 
sich auch seit längerer Zeit immer wieder warnende Stimmen er­
hoben. Einer der führenden Geister der deutschen Psychothera­
pie, der allzufrüh verstorbene Hans Prinzhorn, stellte die Frage: 
»Im Namen welcher Instanz ... (( Will heißen, im Namen wel­
cher Instanz vermag der Psychotherapeut in seiner Praxis wer­
tend vorzugehen. v. Weizsäcker erinnert daran, daß wir Psycho­
therapeuten »nicht Menschen bilden, sondern ermöglichen(( 
sollen. Schließlich warnt niemand Geringerer als Kretschmer 
davor, daß der Arzt zum Priester werde. 

Auf der anderen Seite jedoch treten uns immer dringlicher 
die Forderungen entgegen, Weltanschauung und Wertungen be­
wußt ins psychotherapeutische Handeln einzubeziehen. Spricht 
doch Gauger direkt davon, daß »die Frage nach der Sinnge­
bung des menschlichen Daseins die Frage der Psychotherapie(( 
sei und bezeichnet »seelische Gesundheit(( als »nichts anderes 
als die richtige Antwort auf die Frage nach dem Sinn des Le­
bens«. Für J. H. Schultz »ist die Neurose recht eigentlich ein 
Fall von sinnlosem Leben«. Und C. G. Jung kennzeichnet die 
Neurose als »das Leiden der Seele, die ihren Sinn nicht gefun­
den hat«. 

Wir sehen somit eindeutig und eindringlich, wie sehr eine 
weltanschauliche und bewußt wertende Stellungnahme in der 
Psychotherapie nötig ist, und müssen uns anderseits fragen, ob 
sie auch möglich sei, d. h. erlaubt vom Standpunkt jener weltan­
schaulichen Fairneß und methodischen Sauberkeit, die wir oben 
zur Voraussetzung machten. Gegenüber dem Dilemma: Notwen­
digkeit einer Wertung und Unmöglichkeit des Oktrois- gelangen 
wir so in eine Problemlage, die sich in Anlehnung an die mu-

19 



stergültige geschichtliche Formulierung Kants folgendermaßen 
ausdrücken läßt: Ist Psychotherapie als wertende Psychothera­
pie möglich? Und: Wie ist Psychotherapie als wertende Psycho­
therapie möglich? Was also in der gegenwärtigen kritischen Si­
tuation der Psychotherapie wesentlich not tut, sind, um weiter 
mit Kant zu sprechen, sozusagen »Prolegomena zu einer Psy­
chotherapie, die als wertende Psychotherapie wird auftreten 
können«. 

Aus dem geschilderten Dilemma hilft uns nun aber jene 
schlichte und doch umfassende Besinnung auf den tiefsten Ge­
halt menschlichen Daseins, auf den phänomenalen Urtatbe­
stand menschlicher Existenz, deren Ansatz wir ja bei der oben 
skizzierten Grundlegung einer Existenzanalyse berührt haben. 
Gingen wir doch davon aus, daß das Verantwortlich-Sein neben 
dem (selbstverständlichen) Bewußt-Sein das menschliche Da­
Sein ausmache. Die Verantwortlichkeit der menschlichen Per­
son, betrachtet als anthropologischer Zentralbegriff, bedeutet 
aber auch einen ethischen Grenzbegriff, d. h. einen Begriff, der 
ethisch noch neutral ist. Wenn wir nämlich einen Menschen 
sein Dasein zutiefst als Verantwortlichsein verstehen lassen, 
wenn wir ihm somit seine Verantwortlichkeit als tragenden 
Grund seiner Existenz bewußt machen, so beinhaltet das für ihn 
schon eine unbedingte Verbindlichkeit zu wertender Stellung­
nahme, mit anderen Worten, der seiner Verantwortlichkeit be­
wußt gewordene Mensch ist irgendwie gezwungen, aus eben die­
ser Verantwortlichkeit heraus schlechthin zu werten; wie er aber 
wertet, welche Wertrangordnung er etwa aufstellen mag, das 
entzieht sich bereits der ärztlichen Einflußnahme. Ja, wir wer­
den sogar fordern müssen, daß er gerade aus seiner bewußt ge­
wordenen Verantwortlichkeit heraus von sich aus, selbständig 
zu den seiner Individualität gemäßen (»wahlverwandten« [Wla­
dimir Eliasberg]) Werten und Wertskalen vordringe, während 
anderseits wir es uns versagen müssen, auf diese konkreten Stel­
lungnahmen bzw. auf die einzelnen Wertinhalte Ingerenz aus­
zuüben.1 

1 Diese Auffassungen lassen sich von vielen Seiten her durch ähnlich lau­
tende belegen. Karl Jaspers spricht etwa vom ))Sein als entscheidendem Sein<<; 
Pfeiffer, in seinem Büchlein über Martin Heidegger und Karl Jaspers, bezeich-

20 



Sobald also nur einmal, im Rahmen eben jener geforderten 
Existenzanalyse, der Kranke seiner wesenhaften Verantwort­
lichkeit durch den Psychotherapeuten sich bewußt geworden ist, 
wird dieser, der Arzt, etwa die Lösung folgender zwei Hauptfra­
gen dem Kranken selbst überlassen müssen: l. Vor wem dieser 
sich verantwortlich fühle - z. B. ob vor dem eigenen Gewissen, 
oder: vor Gott - und 2. wofür er sich verantwortlich fühle, d. h., 
welchen konkreten Werten er dienend sich zuwendet, in wel­
cher Richtung er den Sinn seines Lebens findet und welche Auf­
gaben ihn erfüllen. 

Die Lösung dieser Fragen bleibt also auf jeden Fall dem 
Kranken selbst vorbehalten. Und wenn er, wie so viele differen­
ziertere Persönlichkeiten, sein Ringen um den Sinn seiner Exi­
stenz, mit der Frage nach dem Sinn des Lebens, uns offenbart, 
so werden wir ihm vor allem bewußt machen müssen, daß letzt­
lich nicht er der Fragende ist, sondern eigentlich der Befragte; 
daß es dem Urtatbestand der Verantwortlichkeit im Dasein 
mehr entspräche, wenn er, statt stets nach dem Sinn des Lebens 
zu fragen, sich selbst als Befragten erlebte, als Menschen, dem 
das Leben seinerseits ständig Fragen stellt, als ein Wesen hin­
eingestellt mitten in eine Fülle von Aufgaben. Lehrt doch die 
Psychologie, daß Sinnentnahme auf einer höheren Entwick­
lungsstufe steht als Sinngebung. Zur persönlichen Fähigkeit je­
doch, dem eigenen Leben in seiner Einzigartigkeit und Einma­
ligkeit Sinn zu entnehmen, zur Fähigkeit der selbständigen 
Sinntindung also, haben wir Psychotherapeuten den Kranken 
zu bringen. 

All das, was wir bisher besprochen haben, macht sozusagen 

net ausdrücklich die »Verantwortlichkeit als Letztes«. Im besonderen hinsicht­
lich de.r Psychotherapie definierte Rudolf Allers einmal (in einem Vortrag) die 
Psychotherapie als »Erziehung zur Anerkennung der Verantwortlichkeit«. Und 
Artbur Kronfeld, der sich des oben besprochenen Dilemmas wohl bewußt ist, 
fordert, daß der Neurotiker »sich selbst gegenüber erhöht verantwortlich« 
werde. In bezug auf die angedeutete Grenzsetzung für die wertende Psychothe­
rapie verlangt J. H. Schultz, daß »der Kranke durch die Arbeit des Arztes ein 
Mensch werde eigenen Wesens, eigener Welt, eigener Verantwortung<<. Und 
auch Meinertz wünscht: » ... nicht bestimmte Werte aufzeigen, bekehren; son­
dern helfen, zu seinen Werten, seiner Persönlichkeit angemessenen Möglichkei­
ten durchzustoßen<<. Ganz klar formuliert Oswald Schwarz den Sachverhalt (in 
einerri privaten Schreiben): »Wir geben Haltungen und nie Inhalte.<< 

21 



den aUgemeinen Teil einer Existenzanalyse aus, der nunmehr 
ergänzungsbedürftig ist durch deren spezie11en Teil, unter dem 
wir uns jene Technik vorstellen, die mit den vielfältigsten Ein­
wänden des Kranken fertig wird, und jene Dialektik, die die 
Auflehnung des Menschen gegen die vermeintliche Bürde des 
Verantwortlichseins, die Flucht vor seiner Freiheit aufhebt. Vor 
a11em wird es unter Umständen notwendig sein, das Aufzeigen 
der Verantwortlichkeit als eines Grundzuges menschlichen Da­
seins dem Verständnis des schlichten Menschen näherzubrin­
gen, in einer möglichst konkretisierenden Alltagssprache, die 
sich in manchen Fällen nicht scheuen darf, sich geeigneter 
Gleichnisse zu bedienen. Was hier und in weiterem folgt, ist 
selbstredend Produkt persönlicher Erfahrung in derartigen welt­
anschaulichen Diskussionen mit Kranken, es haftet alldem so­
nach nicht nur die Note des Praktischen, sondern, naturgemäß, 
auch der Charakter des Fragmentarischen und Subjektiven an, 
wie eben aller persönlichen Empirie. 

Um also, wie gesagt, dem schlichten Menschen des Alltags 
seine volle Verantwortlichkeit bewußt werden zu lassen, können 
wir ihn etwa darauf verweisen, wie er mit seinem persönlichen 
Leid, aber auch mit seinen vielfachen Möglichkeiten, es zu be­
siegen, ganz vereinzelt dasteht; diesen Herrn X. Y. oder diese 
Frau N. N. gibt es sozusagen im ganzen kosmischen Geschehen 
nur ein einziges Mal; und wie er bzw. sie mit ihrem Leben fertig 
wird, was diese Menschen tun oder auch unterlassen, das alles 
ist unwiederholbar und endgültig. Diese Menschen stehen mit 
ihrem Schicksal jeweils einzig da, niemand vermag es ihnen ab­
zunehmen, die Aufgabe, es zu erfüllen, ist einzigartig und exklu­
siv. Aus diesem Bewußtsein der spezifischen Aufgabe jedes ein­
zelnen folgt dann automatisch das Bewußtsein der Verantwor­
tung ihr gegenüber, ja mitunter geradezu das Gefühl einer ge­
wissen Mission. Nichts aber vermag einen Menschen im 
Kampfe gegen Schwierigkeiten oder, wenn es darauf ankommt, 
im Ertragen des Unvermeidlichen stärker zu machen als eben 
dieses Gefühl, eine einmalige Aufgabe zu haben und in deren 
Erfü11ung unvertretbar zu sein. 

Oder aber wir weisen den betreffenden Kranken an, sich ein­
mal vorzusteHen, sein Lebensablauf wäre ein Roman und er 

22 



selbst eine entsprechende Hauptfigur; es läge dann aber ganz in 
seiner Hand, den Fortgang des Geschehens von sich aus zu len­
ken, sozusagen zu bestimmen, was im jeweils nächsten Kapitel 
zu folgen hat. Auch dann wird er statt der scheinbaren Last der 
Verantwortung, die er scheut und vor der er flüchtet, seine we­
senhafte Verantwortlichkeit im Dasein als Freiheit der Entschei­
dung gegenüber einer Unzahl von Möglichkeiten des Handeins 
erleben. Noch intensiver können wir schließlich an den persön­
lichen Einsatz seiner Aktivität appellieren, wenn wir ihn dazu 
auffordern, sich vorzustellen, er sei an einem Endpunkt seines 
Lebens angelangt und im Begriffe, seine eigene Biographie zu 
verfassen; und eben jetzt halte er gerade bei jenem Kapitel, das 
von der Gegenwart handelt; und es liege nun, wie durch ein 
Wunder, ganz in seiner Hand, Korrekturen vorzunehmen; er 
dürfte gerade noch das, was unmittelbar darauf geschehen 
sollte, ganz frei bestimmen ... Auch das Vehikel dieses Gleich­
nisses wird ihn zwingen, aus dem vollen Gefühl seiner Verant­
wortlichkeit heraus zu leben und zu handeln. 

Selbst am krankhaft-neurotischen Geschehen läßt sich noch 
nachweisen, wie die Verantwortlichkeit, wenn auch unbewußt, 
den Menschen in den Grundlagen seiner Person durchdringt. 
Denn die krankhaft übertriebene Todesangst manchen Neuroti­
kers stellt in letzter Auflösung nichts anderes dar als eine Gewis­
sensangst, und ich konnte in einem Einzelfalle einem Karzino­
phoben bewußt machen, daß sein lebhaftes und fast ausschließ­
liches Interesse für seine künftige Todesart nur ein Überbau war 
für sein Desinteresse gegenüber der ganzen Art, in der er lebte, 
gegenüber seiner der Verantwortung nicht bewußten Lebensart. 
(So manche hypochondrische Neurose mag in diesem Sinne 
gleichsam eine Abspaltung der allgemeinen Todesangst = Ge­
wissensangst auf ein einzelnes Organ vorstellen.) 

Aber selbst dann, wenn wir den uns anvertrauten Kranken 
soweit gebracht haben, daß er seine wesenhafte Verantwortlich­
keit im Dasein völlig anerkennt, gibt es noch eine Menge 
scheinbarer Gegenargumente und Ausflüchte vor der Freiheit. 

So hören wir immer wieder die Behauptung, das Leben würde 
ja doch sinnlos in Anbetracht der Tatsache seiner zeitlichen 
Endlichkeit, also in Anbetracht des Todes. Diesem Einwand 

23 



vermögen wir jedoch ohne weiteres zu begegnen, wenn wir dem 
betreffenden Kranken folgende einfache Überlegung vor Augen 
führen: Wäre unser Dasein zeitlich unbegrenzt, so könnten wir 
mit Recht jede einzelne Handlung beliebig hinausschieben, es 
käme nie darauf an, sie eben jetzt zu tun, denn sie könnte gera­
desogut morgen oder übermorgen oder in hundert Jahren ge­
schehen. Gerade die Tatsache einer letzten Grenze des Lebens, 
also der Handlungsmöglichkeit, ist es ja, die uns zwingt, die Zeit 
auszunützen und eine Handlungsgelegenheit nicht ungenützt 
vorübergehen zu lassen. Es ist also gerade der Tod, der so dem 
Leben und unserem Dasein als etwas Einmaligem Sinn verleiht. 

Aber nicht bloß die zeitliche Endlichkeit unserer Existenz 
wird als scheinbares Gegenargument vorgebracht, sondern auch 
die Endlichkeit, Beschränkung der menschlichen Person in be­
zug auf ihre Fähigkeiten und Anlagen, sozusagen die Tatsache 
der Individuation: daß wir nicht allseitig sind, sondern unvoll­
kommen, befangen darin, was Georg Simmel den »Fragment­
charakter des Lebens« nennt. Aber auch dieser Einwand gegen 
die Sinnhaftigkeit unseres Lebens läßt sich widerlegen, wenn 
wir nur imstande sind, die Individuation als durchaus sinnge­
bendes Prinzip darzustellen. Dies mag wiederum mit einem 
schlichten Gleichnis, der Biologie entnommen, geschehen: Auf 
je niedrigerer biologischer Entwicklungsstufe ein mehrzelliges 
Lebewesen steht, je geringer seine einzelnen Zellen differenziert 
sind, um so eher ersetzlieh wird jede einzelne dieser Zellen sein. 
Erst die hochdifferenzierte Zelle im Verbande des hierarchisch 
gegliederten Zellenstaates erscheint uns relativ unersetzlich, zu­
mindest nicht wahllos vertretbar durch eine andere Zellart Mit 
anderen Worten, um den Preis ihrer Omnipotenz erkauft sich 
diese hochdifferenzierte Zelle die Wichtigkeit und Bedeutsam­
keit innerhalb des Ganzen, des auf dem Prinzip der Arbeitstei­
lung aufgebauten Organismus. Analog ist es gerade unsere Un­
vollkommenheit, ja unsere Einseitigkeit, die die Einzigartigkeit 
unserer Person, die unsere ganze Individualität ausmacht. So 
wie in einem Mosaik jedes einzelne Teilchen nur dadurch und 
insofern unersetzlich ist, als kein anderes seine Form und Farbe 
hat, so ist auch der einzelne in der Gemeinschaft gerade ver­
möge seiner unvollkommenen und einseitigen Begabung und 

24 



Fähigkeiten ein absolut wertvolles Glied dieses höheren Gan­
zen. (Auf diese Weise läßt sich die Gemeinschaft- über ihre ge­
fühlsmäßige Gegebenheit hinaus - als etwas Aufgegebenes, als 
wesenhafte Aufgabe im menschlichen Dasein rechtfertigen.) 

Es gäbe natürlich noch eine große Reihe weiterer Einwände, 
deren Beseitigung mitunter dem Arzte obliegt, sobald er sich 
einmal auf die Ebene derartiger weltanschaulicher Diskussio­
nen mit seinen Kranken gewagt hat. Es gehört aber nicht in den 
Rahmen dieser Ausführungen zur allgemeinen Problematik der 
Psychotherapie und zur Grundlegung einer allgemeinen Exi­
stenzanalyse, noch mehr Meritorisches zu deren speziellem Teil 
beizutragen. Wir kehren daher zu allgemeineren Fragen zurück 
und wollen nun feststellen, daß der existenzanalytische Versuch, 
die Psychotherapie bis zu ihren weltanschaulichen Konsequen­
zen zu führen, nur selten und in Ausnahmefällen die bisherige 
psychotherapeutische Technik ersetzt, im allgemeinen vielmehr 
bloß eine, wenn auch unter Umständen wichtige, Ergänzung 
darstellt. Aber auch diese Ergänzung ist an sich kein Novum: 
Jeder gute Psychotherapeut hat mehr oder weniger bewußt in 
seiner Praxis derartige weltanschauliche Gesichtspunkte schon 
berücksichtigt: de facto! Aber unsere Frage lautete ja, ob und 
inwieweit de jure. Und unser Bemühen galt ja der methodischen 
Abgrenzung einer Psychotherapie »vom Geistigen her«, um die 
Gefahr willkürlicher Grenzüberschreitung zu bannen. 

Lange Zeit war Weltanschauung immer nur Objekt seelen­
ärztlichen Handelns, man verfiel in den Fehler des Psychologis­
mus und glaubte sogar, von einer »Psychopathologie der Welt­
anschauung« sprechen zu können. Man bedachte hierbei nicht, 
daß etwa die Herleitung eines pessimistischen oder fatalisti­
schen Weltbildes aus einem Minderwertigkeitsgefühl genauso 
eine inadäquate Kritik darstellt, wie wenn man einem Men­
schen, der am Sinn des Lebens zweifelt und verzweifelt, raten 
wollte, durch eine Arsenkur sein körperliches Befinden zu bes­
sern. Was not tut, ist eine immanente Kritik der Lebensauffas­
sung des Kranken, was zur Voraussetzung hat, daß wir prinzi­
piell bereit sind, auf rein weltanschaulicher Basis die Diskussion 
aufzunehmen. Es gibt also keine Psychotherapie der Weltan­
schauung und kann eine solche a priori niemals geben; wohl 

25 



aber ist Weltanschauung als Psychotherapie möglich und, wie 
wir gezeigt haben, gelegentlich auch nötig. Ähnlich der Über­
windung des Psychologismus innerhalb der Philosophie durch 
den Logizismus wird es also darauf ankommen, innerhalb der 
Psychotherapie die bisherigen psychologistischen Abweichun­
gen durch eine Art Logotherapie zu überwinden, das hieße 
durch das Einbeziehen weltanschaulicher Auseinandersetzun­
gen in das Gesamt der psychotherapeutischen Behandlung -
wenn auch in der oben dargelegten bedingten, begrenzten, neu­
tralen Form. Nämlich in Form eben einer Existenzanalyse, die 
ausgeht vom unleugbaren Urtatbestand menschlicher Verant­
wortlichkeit als Wesen menschlicher Existenz und abzielt auf 
nicht mehr und nicht weniger als die restlose Anerkennung die­
ses Tatbestandes seitens des Kranken, um von diesem Punkte 
aus zu dessen geistiger Verankerung beizutragen, ihm den Halt 
am Geistigen zu geben. 

In vielen Fällen mag eine derartige existenzanalytisch orien­
tierte Psychotherapie durchaus die Bezeichnung einer »unspezi­
fischen« Therapie verdienen, d. h., sie wird unter Umständen 
dem betreffenden Kranken helfen, ohne daß sie an der jeweili­
gen konkreten Ursache seines Leidens ansetzte. Wir wissen 
aber, daß zum großen Teil alle Psychotherapie unspezifisch vor­
geht. Neuerdings wird ja von vielen Seiten zugegeben, daß Psy­
chogenese eines Symptoms einerseits und Indikation zu dessen 
Psychotherapie anderseits nicht unbedingt einander decken 
müssen. So ist es beispielsweise bekannt, daß gewisse Formen 
von Warzenbildung ohne weiteres einer Suggestivbehandlung 
zugänglich sind, und doch wird niemand ernstlich daran glau­
ben, daß es sich in den betreffenden Fällen um eine psychische 
Verursachung gehandelt hätte; anderseits wird man so manchen 
Fall von Schlaflosigkeit auf Grundlage eines Circulus vitiosus, 
nämlich bloßer Erwartungsangst, obzwar nachweislich seelisch 
bedingt, dennoch durch medikamentöse Beeinflussung - die 
den Zirkel durchbricht - in statu nascendi beseitigen. So man­
cher erfahrene Psychotherapeut weiß heute, daß etwa die von 
der Psychoanalyse als pathogen hingestellten »Komplexe« 
mehr oder weniger ubiquitäre Erscheinungen darstellen - und 
doch gelingt ja immer wieder die Heilung der Neurosen aus 

26 



psychoanalytischer Erfassung des Symptoms. Anderseits bin ich 
überzeugt, daß so manche individualpsychologische Therapie 
ihren Effekt weniger der Aufdeckung realer Zusammenhänge 
verdankt, als vielmehr einem radikalen Appellieren an die Mo­
ralität des Kranken, der es gleichsam nicht länger »auf sich sit­
zen lassen« will, daß der Arzt ihn etwa als Tyrannen oder Le­
bensfeigling hinstellt, und lieber mit dem letzten Rest von Ener­
gie das so gedeutete Symptom überwindet. 

Es besteht also allenthalben eine Inkongruenz zwischen Psy­
chogenese und Indikation zur Psychotherapie, und wir werden 
es daher auch verstehen und gelten lassen, daß eine psychothe­
rapeutische Behandlung auf Grund existenzanalytischen Vorge­
hens gelegentlich eine unspezifische Behandlung bedeutet. 
Denn es wird sich mitunter auch zeigen, daß der existenzanaly­
tische Ansatz am Weltanschaulichen, das therapeutische Bemü­
hen vom Geistigen her, sozusagen der ökonomischere Weg ist. 
Ich erinnere mich beispielsweise einer Frau, die an zwangsneu­
rotischen Erscheinungen litt (sogenannter blasphemischer 
Zwang) und kurz vor einer dauernden Übersiedlung ins Aus­
land eine Beratungsstelle aufsuchte. Angesichts der Kürze der 
zur Verfügung stehenden Zeit konnte naturgemäß von einer 
eigentlichen Behandlung keine Rede sein, es ergab sich viel­
mehr, daß die Unterredung mit der Kranken alsbald in den 
Bahnen einer allgemein gehaltenen, vorwiegend die weltan­
schauliche Einstellung berücksichtigenden Aussprache verlief. 
Um so erstaunter war ich, als die betreffende Kranke, unmittel­
bar vor ihrer Abreise nochmals in der Beratungsstelle erschei­
nend, erklärte, sie sei - »geheilt«, und anscheinend damit sagen 
wollte, daß sie unter dem Symptom zumindest nicht mehr leide. 
Auf die Frage, wie sie das denn zuwege gebracht habe, meinte 
sie ganz schlicht und wörtlich: »Wissen Sie, es ist mir gleichgül­
tig geworden- ich habe mir das Leben als Pflicht vorgestellt!« 
Natürlich ist das ein Einzelfall, immerhin aber ein unbeabsich­
tigtes Experiment, das ein Schlaglicht auf die in Frage stehende 
Bedeutung einer weltanschaulichen Umstellung für so manche 
Formen der Neurose wirft. 

Fragen wir uns nunmehr zusammenfassend, in welchen Fäl­
len eine Psychotherapie im Sinne der geforderten und entworfe-

27 



nen Existenzanalyse ausgesprochen indiziert erscheint, dann 
können wir sagen: 

1. in all jenen Fällen vor allem, in denen der Kranke seine 
weltanschauliche Not, seine geistige Haltlosigkeit und sein Rin­
gen um die Sinnfindung seines Lebens uns aufdrängt. Es wird 
sich dabei begreiflicherweise namentlich um intellektuelle Ty­
pen handeln, die ihre ganze seelische Not sozusagen in die gei­
stige Sphäre transponiert haben, in die wir ihnen aber, wie wir 
gesehen haben, bis zu einer bestimmten neutralen Grenze, unter 
Vermeidung jedes weltanschaulichen Oktrois, folgen dürfen 
und sollen. 

2. wird die Indikation zu einem »logotherapeutischen« Vor­
gehen auf existenzanalytischer Grundlage in jenen Fällen gege­
ben sein, in denen wir erwarten dürfen, daß der Ansatz sozusa­
gen im geistigen Zentrum der Person schlagartig den Kranken 
befähigen wird, den Ballast leichtgradiger neurotischer Sym­
ptome über Bord zu werfen; es handelt sich dann also um jene 
Kranken, die uns wohl nicht zu weltanschaulichen Diskussio­
nen drängen, die ihnen aber anscheinend gewachsen sind. (Als 
ich einmal in einem derartigen Fall wie zufällig auf die weltan­
schauliche Frage bzw. die Lebensauffassung des Betreffenden 
zu sprechen kam, unterbrach er mich plötzlich ganz erschüttert 
mit den Worten: »Das ist der nervus rerum, Herr Doktor!«) 

3. erfordern ein Eingehen auf weltanschauliche Fragestellun­
gen all jene Fälle, die wesentlich an einem unüberwindbaren 
Faktum, einem unvermeidbaren Schicksal leiden: Behinderte -
Sieche - und Menschen, bei denen eine in absehbarer Zeit un­
veränderliche, nämlich rein wirtschaftliche Notlage den Grund 
zu Depressionen gab. Solche Menschen müssen nämlich vor al­
lem auch auf die Tatsache verwiesen werden, daß es in einem 
verantwortungsbewußten Leben nicht immer nur auf ein schöp­
ferisches Verwirklichen von Werten ankommt oder auf ein Sich­
erfüllen im Erleben (Kunst-, Naturgenuß), sondern daß es noch 
eine letzte Kategorie von Wertmöglichkeiten gibt, die wir ganz 
allgemein Einstellungswerte nennen wollen; d. h., die Frage, 
wie sich ein Mensch zu einem dauernd oder vorderhand unab­
wendbaren, eben schicksalhaften Tatbestand verhält, ergibt 
noch immer eine Chance der Wertverwirklichung: Wie man das 

28 



Schicksal - soweit es wirklich schicksalhaft ist - trägt, ob man 
sich etwa niederringen läßt oder aber Haltung bewahrt, auch 
das beinhaltet noch eine letzte Möglichkeit, persönliche Werte 
(Tapferkeit, Mut, Würde) zu verwirklichen. Wir brauchen nur 
einen Menschen, der beispielsweise durch eine Amputation um 
eines seiner Beine gekommen ist, ernstlich zu fragen, ob er denn 
glaube, daß der Sinn des Lebens darin liege: möglichst gut zu 
gehen; ob er etwa glaube, daß das menschliche Leben so arm an 
Wertmöglichkeiten sei, daß es durch den Verlust einer Extre­
mität sinnlos werden könnte - und er wird keinesfalls mehr so 
verzweifeln können, als er zu müssen glaubte. Besondere Bedeu­
tung kommt aber einer derartigen philosophischen Besinnung 
auf Verantwortlichkeit und Wertmöglichkeiten in jenen Fällen 
zu, wo wirtschaftliche Not den Menschen in jene typische Apa­
thie und Unerfülltheit versetzt hat, die man füglieh als Arbeitslo­
sigkeitsneurose bezeichnen könnte; denn wir wissen aus entspre­
chenden psychologischen Erfahrungen (vor allem an jugendli­
chen Arbeitslosen), wie wichtig es ist, die leider allzuviel vor­
handene Freizeit durch freiwillig und passend gewählte geistige 
Inhalte und Zielsetzungen auszufüllen. 

Die Geburtsstunde der Psychotherapie hatte geschlagen, als 
man daranging, hinter körperlichen Symptomen die seelischen 
Ursachen zu sehen, also ihre Psychogenese zu entdecken; nun 
heißt es aber, noch einen letzten Schritt weiter zu tun und hinter 
dem Psychogenen, über alle Affektdynamik der Neurosen hin­
aus, den Menschen in seiner geistigen Not zu schauen, um von 
hier aus in jenem Sinne zu helfen, dessen methodische Möglich­
keiten wir eingangs darzustellen versucht haben. 1 

1 Diesen Dreischritt möglicher therapeutischer Einstellung an ein und dem­
selben »Fall« durchgeführt zu sehen, war mir einmal zufällig möglich und er­
scheint mir besonders lehrreich. Eine Patientin lag wegen einer typischen peri­
odisch rezidivierenden Depression durchaus endogenen Charakters in einer 
Nervenheilanstalt. Sie erhielt eine Opiummedikation, also eine medikamentöse 
Behandlung angesichts der organischen Bedingtheit der Symptome. Als sie nun 
einmal in einem weinerlichen Erregungszustand angetroffen wurde, stellte sich 
zufällig heraus, daß eine psychogene Komponente mit im Spiel war, daß näm­
lich ein psychischer Überbau insofern vorhanden war, als die Patientin nach­
weislich auch über das Weinen-Müssen weinte, allgemein: wegen der schicksal­
haft auftretenden endogenen Depression, über diese hinaus noch psychogen 
deprimiert war. Eine einfache entsprechende Aufklärung dieses Sachverhalts 

29 



vermochte das Weinen einzuschränken und die Depression zu vermindern. Es 
war also der Schritt von der am Körperlichen ansetzenden medikamentösen 
Therapie zu einer ergänzenden exquisiten Psychotherapie vollzogen. Einmal in 
ihrer seelischen Not dem ärztlichen Verständnis nähergebracht, begann nun­
mehr die Patientin über ihre allgemeinsten Lebensfragen öfters mit dem Arzte 
zu sprechen, und es enthüllte sich ihre ganze geistige Not: die ganze vermeintli­
che Inhaltsarmut und scheinbare Sinnlosigkeit der Existenz eines Menschen, 
der sich eben durch das Schicksal rezidivierender endogener Depressionen ge­
handikapt fühlt! Alsbald ergaben sich von selbst weltanschaulich gehaltene Ge­
spräche, die die Kranke mit der Zeit zu tiefstem Verständnis ihres Daseins als 
Verantwortlichsein führten; statt wegen ihrer Depressionen zu verzweifeln, 
lernte sie es, nicht nurtrotzihrer Verstimmungszustände sich ein Leben voll per­
sönlichster Aufgaben aufzubauen, sondern auch gerade in diesen schicksalhaf­
ten Verstimmungszuständen noch eine Aufgabe mehr zu sehen, die Aufgabe: 
unter möglichst geringer Krafteinbuße und möglichst geringem Wertverlust da­
mit fertig zu werden. 

30 


